



# مَوْشُوْعَةُ بِثُمَّا مِلْ الْمُصَطَّفَى عَلَيْهِ

عامه وحكمته علية

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَكَمِينَ ﴾

الجُرُجُ السَّادُسُ

تَ**الْيُفْ** أَنْذُ بْعَبْدُ العَٰزْيْزِ نُبْنُ الْبِرْاهِيْمِ ۗ العَلْمُ فِيْ

أستاذ السّيرة النّبويّة بالرّباط مع الرّباط مع الرّباط مع المرار المرام م المرابط الم





مَوْشُوْعَةُ شَمَائِلُ الْمُصَطَفَى عَلَيْهُ وَمُوسَائِلُ الْمُصَطَفَى عَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهِ وَعِلَاهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَاهِ عَلَاهِ عَلَاهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَاهِ عَلَاهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَاهِ عَلَاهِ عَلَاهِ عَلَيْهِ عَلَاهِ عَلَاهِ عَلَاهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَاهِ عَلَاهُ عَلَاهِ عَلَاهِ عِلَاهِ عَلَاهُ عَلَيْهِ عَلَاهِ عَلَيْهِ عَلَاهِ عَلَاهِ عَلَاهِ عَلَاهِ عَلَي

(7)



- 1970 - - 1740 - lo .......i

# AL-Waci AL-islami

تصدرها وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية دولة الكويت - في مطلع كل شهرهري

الإصَدَارُ مُالَةَ وَأَرْبَعَةً وَتَسْعُونَ

عاء ١٤٤٤م

ISBN:978-99966-69-33-6

العنوان.

ص.ب ۲۳۶۳۷ الرمزالبريدي ۱۳۰۹۷ الكويت

هاتف:۲۲۳٤۳۹۹۹ داخلي:۷۹۷۶ فاکس: ۲۲۳٤۲۳۸۳

البريد الإلكتروني

alwaeiq8@gmail.com

الموقع الإلكتروني

www.alwaei.gov.kw

الإشراف العام رَئِيسُ لنَّجَرِير

فهَد مِجَدَ الْخِزِّي





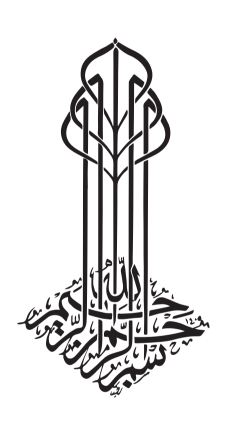
# مُوسُوعُ الْمُعَامِلُ الْمُصَطَّعَى عَلَيْهِ عَلَي عَلَيْهِ عَلَيْ

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَكَمِينَ ﴾ السَّادُسْ عَلَمُ الْكِبُرُءُ السَّادُسْ عَلَمُ الْكِبُرُءُ السَّادُسْ عَلَمُ اللَّهُ السَّادُسُ عَلَمُ اللَّهُ السَّادُسُ عَلَمُ عَلَمُ السَّادُسُ عَلَمُ عَلَمُ السَّادُسُ عَلَمُ السَّادُسُ عَلَمُ عَلَمُ السَّادُسُ عَلَمُ السَّادُسُ عَلَمُ عَلْمُ عَلَمُ عَلَمُ

تَأَلَّيْفُ أَبْدُ بْعَبْد ْالعَرْ يْزِبْرْنْ الْمِيْمِ (العَلْمِرْيُ

> أستاذ السّيرة النّبوَيّة بجامعة الإمام مُحَدّد بنُ سَعوْد الإنسلامِيّة بالرّياض سُابعًا

> > الإصكار مَائَة وَأَرْبَعَة وَتَسْعُونَ





# إهداء

لكل من التمس النور من السراج المنير.

### مقدمت

الحمد لله القائل: ﴿ هُوَ الَّذِي َ أَرْسَلَ رَسُولُهُ, بِاللهُ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ, عَلَى الدِينِ كُلِّهِ وَكُفَى بِاللهِ شَهِدِيدًا ﴿ أَنَ الفتحا اللهِ وَالقائل: ﴿ أَمَّنَ هُوَ قَانِتُ ءَانَاءَ الْيَلِ الدِينِ كُلِّهِ وَكُفَى بِاللهِ شَهِدِيدًا أَنْ ﴾ [الفتحا الفتحا الفقائل: ﴿ أَمَّنَ هُو قَانِتُ ءَانَاءَ الْيَلِ سَاجِدًا وَقَا إِمّا يَعْلَمُونَ وَالّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ وَالّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ اللهُ اللهُ وَيُعْلَمُونَ اللهُ اللهِ اللهُ الله

والصلاة والسلام على سيدنا رسول الله، الذي أمرنا بالتأسي به. قال تعالى ـ: ﴿ لَّقَدُكَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَسُوةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرَجُواْ اللَّهَ وَالْمَوْمَ الْآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَانَ يَرَجُواْ اللَّهَ وَالْمَوْمَ الْآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيرًا اللَّهَ وَالحَصَمة قرينان في الغالب، فلا حكمة بلا علم، ولا فائدة من العلم بلا حكمة.

وقد توقفت كثيرًا عند جمع هذه الموضوعات وما يرتبط به في هذا القسم وتسميته، إلا أنى وجدت العلماء السابقين جمعوا بينهما في مؤلفات متعددة، فتشجعت على ذلك، ولعل من أبرزهم ابن رجب الحنبلي (ت، ٧٩٥هـ) في كتابه المشهور: "جامع العلوم والحكم". (٢)

فاخترت لهذا القسم السادس من موسوعة الشمائل المعنونة ب: عنوان (علمه وحكمته في)، حيث تشمل الحكمة لغته في وهي أهم أوعية الحكمة، حسب اجتهادي بما فيها من بلاغة وفصاحة ومعان راقية حكيمة. لا نجدها عند غيره في والأمثلة من سنته وسيرته في هذا الجانب

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٧٣٨/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن رجب، جامع العلوم والحكم، الذي اتخذ عنوانًا جامعًا بين العلم والحكمة.

-veet Vissa-

متعددة، واجتهدت في اختيار أمثلة من مواقف في حياته في ، كما اجتهدت في الحديث عن علمه وتعليمه للناس في ، وكذلك الحال اجتهدت في الحديث عن لغته ومنطقه، وما تميز به في في هذا الجانب، وما يرتبط بذلك من تعريفات مختلفة عسى الله أن ينفع بها، ويزيدنا علمًا وحكمة نستقيها من سنته في حشرنا الله في زمرته وأوردنا حوضه وحفظنا من الفتن ما ظهر منها وما بطن.

\* \* \* \* \*

# تعريف العلم:

العِلم: اسم وجمعه: عُلُوم، والعِلْمُ: إدراك الشيء بحقيقته الصحيحة.

كما أن العِلْمُ هو المعرفةُ والاطلاع، وإدراك الشيئ بحقيقته. ويأتي الجهل عكس العلم.(١)

وعَلِمَ: (فعل) وعرف . عَلَّمَ على من يعلِّم، تعليمًا، وهو مُعلِّم ، والمفعول مُعلَّم.

ويقولون أَكَبَّ عَلَى العِلْمِ وَالدِّرَاسَةِ: اِنْصَرَفَ مُسنَّغْرِقًا فيه، أَقْبَلَ عَلَيْهِ. فهو يُكِبُّ عَلَى العِلْمِ صَبَاحَ مَسَاءَ، وحَمَلَ العِلْمَ نَقَلَتهُ، ومن يُعهد إليه حمل العلم.

رَسَخَ العِلْمُ فِي قَلْبِهِ: تَمَكَّنَ فِيهِ. رَسَخَ فِي العِلْمِ. غزير العلم: وافر العلم واسع الاطلاع.

والعلوم الحقيقيَّة: هي العلوم الثابتة لدى الجميع التي لا تتغيّر بتغيّر الملل والأهواء.(٢)

والعلوم والعِلْم أنواع عِلْم الكلام، وعِلم النَّحو، وعِلْم الأرض، وعِلْم الكونيات، وعِلْم الآثار. والجمع: عُلوم. ومنها عُلومُ العربية: المتعلِّقة باللغة العربية: كالنَّحو والصرف والعروض... وعلوم الطب وعلوم الأرض وعلوم

<sup>(</sup>١) ابن منظور، لسان العرب، ج١١٧/١٢؛

والزبيدي، تاج العروس، ج ٤٠٥/٨؛

والمعجم الوسيط، ص ٦٢٤؛

وانظر: محمد بن صالح بن عثيمين، كتاب العلم، إعداد فهد بن صالح السليمان، طاـ الرياض: دار الثريا للنشر ١٤٢٠هـ.

<sup>(</sup>٢) انظر: صالح بن حميد وآخرين، نضرة النعيم، ج٢٩١٢/٧.

<del>set Bir.</del>

البلدان، وعلوم الفضاء وعلوم الزراعة....الخ.

عَلِمَهُ، عِلْمًا: عَرَفَهُ، وعَلِمَ هو في نفسبه، ورَجُلٌ عالِمٌ وعَلِيمٌ، ج: عُلَماءُ وعُلاَمٌ، وعَلَّمَهُ العِلْمَ تَعْليمًا وعِلاَّمًا، وأعْلَمَهُ إياهُ فَتَعَلَّمَهُ. (١)

وللعالم مجالسه والتردّد إلى مجالس العلم يكون للتعلم وتضلّع في العلم أو تضلّع من العلْم.

تمكَّن وترسَّخ فيه، نال حظًّا وافرًا منه، تضلَّع في علم كذا: استبحر الشَّخص في العلم وغيره توسع وتعمَّق فيه وحصَّله.

ويأتي على رأس العلوم عند المسلم العلوم الشرعيَّة أو العلوم الدينيَّة كالفقه بما فيها المعاملات، التي تعد تشريعات وقوانين تنظيمية، والعلم بأحكام العبادات بمصطلحاتها الفقهية الشرعية ما يتعلق به وعلم الحديث والسنة، والتي تعتمد على الوحي ومصادر التشريع، والعلوم الطبيعية، والاجتماعية، وغيرها مما يخدم الإنسان. (٢)

وقد وردت لفظة علم وتعليم ومشتقاتها في القرآن الكريم أكثر من (٥٠٠) مرة. (٣)

وللعلم أهميته في حياة الرسول في وتعددت الآيات القرآنية المذكرة بالعلم وأثره في الكون وحياة الإنسان. ومن يتابع كتب السنة يجد وكتبًا وأبوابًا متعددة داخل مصادر السنة النبوية، ذات روايات متعددة حول العلم، وحثه في عليه.

<sup>(</sup>۱) ابن منظور لسان العرب، ج۱۸/۱۲.

<sup>(</sup>٢) انظر: المعجم الوسيط، ص ٦٢٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: صالح بن حميد وآخرين، نضرة النعيم، ج٢٩١٢/٧؛ وانظر: صالح بن حميد وآخرين، نضرة النعيم، ج٢٩٥٧/٧.

كما ذكر القرآن أن العلم مما حمله آدم هم من السماء، حيث علمه الله في: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُكَ لِلْمَلَيْكَةِ إِنِي جَاعِلُ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُواْ أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحُنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِسُ لَكَ قَالَ إِنِي فَيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحُنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِسُ لَكَ قَالَ إِنِي فَيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ كُلَهَا ثُمَّ عَرَضُهُمْ عَلَى الْمَلَيْكَةِ فَقَالَ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ أَن وَعَلَمَ ءَادَمَ الْأَسْمَاءَ كُلَها ثُمَّ عَرَضُهُمْ عَلَى الْمَلَيْكَةِ فَقَالَ أَنْبُعُونِي بِأَسْمَاءِ هَلَوُلاَهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ آ قَالُواْ سُبْحَننَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلّا مَا عَلَمُ الْبَعُونِي بِأَسْمَاءِ مِنْ اللهُ وَلَى يَعَادَمُ أَنْبِتْهُم بِأَسْمَاءٍ مِنْ فَلَمَا أَنْبَأَهُم بِأَسْمَاءِمُ عَلَيْ الْبَعْمَ بِأَسْمَاءِمُ أَنْ اللهُ وَلَا اللهُ فَيْ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَى اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ ولَا اللهُ ولَا اللهُ ولَا اللهُ الل

والعلم في حياة الإنسان جزء من تكوينه. قال ـ تعالى ـ: ﴿عَلَمَ ٱلْإِنسَانَ مَا لَرَ

والقلم أداة العلم الأولى بين البشر وما يزال كذلك. قال ـ تعالى ـ: ﴿ اللَّهِ مَا لَهُ مِا لَقَالِمَ عَلَمُ بِٱلْقَامِ اللَّهِ ﴾ [العلق]. (٢)

والعلم فيه يقيني، وفيه ظني. قال ـ تعالى ـ: ﴿ كَلَّا لَوْ تَعَلَمُونَ عِلْمَ ٱلْمَقِينِ وَالعَلَمَ فيه يقيني، وفيه ظني. قال ـ تعالى ـ: ﴿ كَلَّا لَوْ تَعَلَمُونَ عِلْمَ ٱلْمَقِينِ السَّاكَ الْرَاءُ الْمَاثُونَ عِلْمَ ٱلْمَقِينِ السَّاكَ الْرَاءُ الْمَاثُونَ عِلْمَ ٱلْمَقِينِ السَّاكَ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

وقد علم الله الأنبياء من فضله وعلمه وشرعه قبل نبينا محمد ، قال ـ تعالى ـ: ﴿ وَكَذَالِكَ يَجْنَبِيكَ رَبُّكَ وَيُعَلِّمُكَ مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ وَيُتِمُّ نِعْ مَتَهُ، عَلَيْكَ

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١/٩٩١ ـ ١١٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج٢/٢٠١٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج٢/٢٠١٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج٢٠٢٦/.

وَعَلَىٰٓءَالِ يَعْقُوبَكُمَا أَتَمَهَاعَلَىٰٓ أَبُويَكَ مِن قَبْلُ إِبْرَهِيمَ وَ إِسْحَقَّ إِنَّ رَبَّكَ عَلِيمُ حَكِيمُ اللَّ

والمتابع لعلم النبي الله يدرك أن علمه من ربه الله ، سواء منه ما يرتبط بالوحي والشريعة، أم ما يرتبط بالدنيا وتجاربها، كما قال - تعالى -: وَوَوَلَا فَضُلُ اللهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ، لَهَمَّت طَابَفِكَةُ مِّنْهُمْ أَن يُضِلُّوكَ وَمَا يُضِلُّوكَ وَمَا يُضِلُّوكَ مِن شَيْءٍ وَأَنزَلَ اللهُ عَلَيْكَ الْكِئَبَ وَالْحِكَمَةُ وَعَلَمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَعُلَمُ وَكَانَ فَضُلُ اللهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا الله النساءا. (٢)

علمه ـ سبحانه ـ القرآن. قال ـ تعالى ـ: ﴿ عَلَّمَ الْقُرْءَانَ اللَّهُ ﴿ عَلَّمَ الْقُرْءَانَ اللَّهُ ﴾ [الرحمن]. (")

وهو علم وهدى. قال ـ تعالى ـ: ﴿ وَلَقَدْ جِئْنَهُم بِكِنَبِ فَصَّلْنَهُ عَلَى عِلْمٍ هُدًى وَرَخْمَ لَهُ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴿ وَالْأَعِرَافَا. (٤)

وقد علمه الله ﴿ كَمَا علم الرسل ﴿ لَيَعلم الناس من بعده ومن فضل الله الذي علمه، قال ـ تعالى ـ: ﴿ كَمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِّنكُمْ يَتَلُواْ عَلَيْكُمُ ءَاكِنِنَا وَيُعَلِّمُكُمْ مَّا لَمْ تَكُونُواْ عَلَيْكُمْ ءَاكِنِنَا وَيُعَلِّمُكُمْ مَّا لَمْ تَكُونُواْ عَلَيْكُمُ وَيُعَلِّمُكُمْ مَّا لَمْ تَكُونُواْ وَالْبَقِرة اللهِ وَالْبَقِرة اللهِ وَالْبَقِرة اللهِ وَاللهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا اللهِ وَاللّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَا اللهِ وَاللّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَهُ وَلَا اللّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَلَا وَاللّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَا وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا اللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

وقبل الهجرة وحينما هاجر ﷺ إلى المدينة، كان يحث على العلم

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٩٧٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/١٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٧٩٤/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٧٦١.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١/٢٢١.

والتعليم، (() ويرفع من مكانته في نفوس المسلمين. ولا شك إن لذلك الأمر تأثيره على مجتمع المدينة المسلم في تنميته من الناحية العلمية، فكانت مجالسه في مجالسه مجالس علم. كان الصحابة يقرؤون قوله ـ تعالى ـ: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا قِيلَ لَكُمْ تَفَسَّحُوا فِ الْمَجَلِسِ فَافْسَحُوا يَفْسَحِ اللَّهُ لَكُمْ وَإِذَا قِيلَ الشَّهُ لَكُمْ وَإِذَا قِيلَ الشَّهُ رُوا يَرْفَع اللَّهُ اللَّهِ اللَّه اللَّذِينَ ءَامَنُوا مِنكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَنَتٍ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَيِرٌ (()) المجادلة]. (())

وقد وضع البخاري في صحيحه كتابًا سماه (كتاب العلم)، (٢) أورد فيه ثلاثة وخمسين بابًا، في أحاديث عديدة وشرح آيات مختلفة مثل قوله ـ تعالى ـ: ﴿ أَمَّنَ هُوَ قَانِتُ ءَانَآءَ الْيَلِ سَاجِدًا وَقَايِمًا يَحُذَرُ ٱلْآخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةَ رَبِّهِ قُلُ هَلُ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْمَونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا ٱلْآلَبَبِ (١) ﴾ [الزمر]. (١)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَسْتَ مُرْسَكًا ۚ قُلْ كَفَى بِٱللَّهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِنْبِ (اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجَ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمُرِ رَبِّى وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْجُوحُ مِنْ أَمُرِ رَبِّى وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْجِامِ إِلَّا قَلِيكُ الإسراءا.(١)

باب قول الله - تعالى -: ﴿ وَمَا أُوتِيتُ مِنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ [الإسراء]. (٧)

<sup>(</sup>١) لمزيد من التوسع راجع كتاب: الوكيل: محمد السيد، الحركة العلمية في عصر الرسول وخلفائه الراشدون، ط١- جدة: دار المجتمع ١٤٠٦هـ.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٨٤٠/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: البخاري في صحيحه، المجلد الأول، الجزء الأول، ص ٢١، ٤٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٦١٦/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٠٢١/١.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١١٣٥/.

<sup>(</sup>٧) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١١٣٥/٢.

وفيه عن عبد الله قال: ((بينا أنا أمشي مع النبي ﴿ فِي خرب المدينة وهو يتوكأ على عسيب معه، فمر بنفر من اليهود فقال بعضهم لبعض سلوه عن الروح وقال بعضهم لا تسألوه لا يجيء فيه بشيء تكرهونه، فقال بعضهم: لنسألنه، فقام رجل منهم فقال: يا أبا القاسم ما الروح؟ فسكت فقلت: إنه يوحى إليه، فقمت فلما انجلى عنه ﴿ وَيَسْ الوَنَكُ عَنِ ٱلرُّوجُ قُلُ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمُرِ وَيَ الإسراءا...)) الحديث.(1)

وقد قال الرسول ﴿ : ((لا حَسَدَ إلا فِي اثْنَتَيْن، رَجُلٌ آتَاهُ اللَّهُ مَالاً فَسَلِّطَ عَلَى هَلَكَتِهِ فِي الْحَقِّ، وَرَجُلُ آتَاهُ اللَّهُ الْحِكْمَةَ فَهُو يَقْضِي بِهَا وَيُعَلِّمُهَا)). (٢) وكان الرسول ﴿ يأمر المتعلم بتعليم الآخرين، فقد حتّ النبي ﴿ وفد عبدالقيس على تعليم قومهم، فقال لهم: ((ارْجِعُوا إِلَى أَهْلِيكُمْ فَعَلِّمُوهُمْ)). (٣) عبدالقيس على تعليم قومهم، فقال لهم: ((ارْجِعُوا إِلَى أَهْلِيكُمْ فَعَلِّمُوهُمْ)). (٣)

وتعلُّم العلم لله خشية، وطلبه عبادة، ومُدارَستَه تَسبيح، والبحث عنه جهاد، وتعليمه لمَن لا يَعلمه صدَقة، وبَدْلَه لأهلِه قُربَة، وهو الأنيس في الوحدة، والصاحِب في الخلوة. وقد ورد ((أوحى الله إلى موسى هي أن تعلَّم يا موسى الخير وعلِّمه للناس، فإني مُنوِّرٌ لمُعلِّم الخير ومُتعلِّمه قبورَهم حتى لا يَستوحِشوا بمكانهم)).(3)

وأجمع الناس على أن الْعِلْمُ نُورٌ: كما عرفوا أن العِلْم في الصِّغَرِ كالنَّقْشِ

(١) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب قول الله ـ تعالى ـ: ﴿ وَمَا أُوتِيتُمْ مِنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ [الإسراء]، ج٢٠/١.

<sup>(</sup>٢) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب الاغتباط في العلم والحكمة، ج١٦/١.

<sup>(</sup>٣) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب تحريض النبي ﴿ وفد عبد القيس على أن يحفظوا الإيمان والعلم، ج٢/١٣.

<sup>(</sup>٤) مختصر منهاج القاصدين، ص ٧.

في الحُجر.(١)

وأشار الله لمكانة العلماء. كما قال ـ تعالى ـ: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ وَالدَّوَاتِ وَاللَّوَاتِ وَاللَّوَاتِ الله لمكانة العلماء. كَاللَّهُ إِنَّمَا يَغْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَّةُ أَا إِنَّ اللَّهَ عَزِيزً عَمَادِهِ الْعُلَمَّةُ أَا إِنَّ اللَّهَ عَزِيزً عَمَادِهِ الْعُلَمَةُ أَا إِنَّ اللَّهَ عَزِيزً عَمُورً ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

\* \* \* \* \*

(۱) انظر: المدخل إلى السنن الكبرى رقم: ٦٤٠، وقال المحقق: رواه ابن عبد البرفي بيان العلم ج١٢/١.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٥٥٤/٢.

## من... العلم في القرآن الكريم:

آيات العلم في كتاب الله أكثر من أن تحصى، وقد أشرنا لبعضها في الشواهد.

والله ﷺ العليم الخبير، الذي يعلم كل شيء ولا يخفى عليه شيء.

وقال \_ تعالى \_: ﴿ إِنَّهُ مُو السِّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ الشَّعِراء ]. (٢)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ قَالُواْ سُبْحَنَكَ لَا عِلْمَ لَنَا ٓ إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَآ ۖ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ الْعَكِيمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّا

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ إِذْ قَالَتِٱمْرَأَتُ عِمْرَنَ رَبِّ إِنِّ نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرَّرًا فَتَقَبَّلُ مِنِّ ۖ إِنَّكَ أَنتَ ٱلسِّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ وَ ﴾ [آل عمران]. (٥)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ فَإِنْ ءَامَنُواْ بِمِثْلِ مَا ءَامَنتُم بِدِ عَقَدِ ٱهْتَدَوا ۗ قَانِ نَوَلُواْ فَإِنَّا هُمْ فِي شِقَاقٍ ۖ فَسَيَكُفِيكُ مُ اللَّهُ ۗ وَهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَكِيمُ (٧٣) ﴾ [البقرة]. (١)

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٠٥١/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٣٨٦/.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١١٢/١.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٠٠/١.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٣٦٢.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١١٤/١.

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ قُلُ أَتَعَبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلَا نَفَعًا ۚ وَاللَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ ﴿ ﴾ [المائدة]. (١)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ ﴿ وَلَهُ مَا سَكَنَ فِي ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ ۚ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ اللَّهُ اللَّ

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِئنبِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ( ) ﴾ [غافر]. (٢)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَهُو ٱلَّذِى فِى ٱلسَّمَآءِ إِلَهُ ۗ وَفِي ٱلْأَرْضِ إِلَهُ ۗ وَهُو ٱلْحَكِيمُ ٱلْعَلِيمُ السَّمَآءِ إِلَهُ ۗ وَفِي ٱلْأَرْضِ إِلَهُ ۗ وَهُو ٱلْحَكِيمُ ٱلْعَلِيمُ اللهِ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ أَوْ يُزُوِّجُهُمْ ذُكُرَانًا وَإِنَاثًا وَيَجَعَلُ مَن يَشَآءُ عَقِيماً إِنَّهُ عَلِيمُ وَقَالَ لَهُ عَلِيمُ وَقَالَ لَهُ الشورى . (٥)

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ رَحْمَةً مِّن زَيِكَ إِنَّهُ, هُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ الدخانا. ('')
وقال ـ تعالى ـ : ﴿ وَتَمَّتَ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدُلًا ۚ لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَنتِهِ ۚ وَهُو ٱلسَّمِيعُ
ٱلْعَلِيمُ ﴿ الْأَنعَامِ اللَّهُ عَامَا. ('')

وقال - تعالى -: ﴿ وَيُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱلْآيَكِتِ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿ النورا. (١)

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١/٦٣٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٧٧/١.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٦٣٣/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٦٨٧/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٦٧٥/٢.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٦٨٨/٢.

<sup>(</sup>٧) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٤/١.

<sup>(</sup>٨) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٣٢١/.

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَآءِ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْعَنِمِلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُؤَلَّفَةِ فُلُوجُهُمْ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَٱلْفَكِرِمِينَ وَفِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ فَرِيضَةً مِّنَ ٱللَّهِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ فَرِيضَةً مِّنَ ٱللَّهُ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ اللَّهِ التوبة]. (١)

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ إِنَّمَا ٱلتَّوْبَةُ عَلَى ٱللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسُّوَءَ بِجَهَلَةٍ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ فَأُوْلَنَإِكُ يَتُوبُ ٱللَّهُ عَلَيْهِمٌ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ النساء] (٢)

وقال - تعالى -: ﴿ وَٱلْمُحْصَنَتُ مِنَ ٱلنِّسَآءِ إِلَّا مَا مَلَكَتُ أَيْمَنُكُمُ مَّ كِنَبَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمُ أَوْ أَجْلَ لَكُمُ مَّا وَرَآءَ ذَلِكُمُ أَن تَبْتَغُواْ بِأَمُولِكُمْ مُحْصِنِينَ غَيْرَ مُسَفِحِينَ فَمَا السَّمَتَعُنُم بِهِ عَنْكُمُ فِيمَا تَرَضَيْتُم بِهِ عَلَيْكُمُ فِيمَا تَرَضَيْتُم بِهِ عَلَيْكُمُ فِيمَا تَرَضَيْتُم بِهِ عَنْ بَعْدِ ٱلْفَرِيضَةَ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَرِيمًا ﴿ النساء]. (1)

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ وَمَا كَا كَ لِمُؤْمِنٍ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَّاً وَمَن قَنَلَ مُؤْمِنًا فَإِن كَا كَ خَطَّا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنةٍ وَدِيتُهُ مُسكَمَةُ إِلَىٰ أَهْ لِهِ ۚ إِلّا أَن يَصَكَ قُوا فَإِن كَا كَ مِن قَوْمٍ مِن قَوْمٍ عَدُوٍّ لَكُمْ وَهُو مُؤْمِنُ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنةٍ وَإِن كَاكَ مِن قَوْمٍ مِن قَوْمٍ عَدُوٍّ لَكُمْ وَهُو مُؤْمِنُ فَكَ عَرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنةً وَإِن كَانَ مِن قَوْمِ بَيْنَكُمُ مَ وَبَيْنَهُم مِيثَقُ فَدِيةٌ مُسكَلَّمَةُ إِلَىٰ أَهْ لِهِ وَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنةً مَن اللهِ وَكَانَ اللّهُ عَلِيمًا فَمَن لَمْ يَجِدُ فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُتَابِعَيْنِ تَوْبَحَةً مِّن اللّهِ وَكَانَ اللّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا اللهِ اللهِ النساء]. (١)

والله ﷺ خالق كل شيء وهو الأعلم بما في الكون قدر بعلمه وقدرته ـ سبحانه ـ وخلق فأحسن، أكدت العديد من الآيات على ذلك، قال ـ تعالى ـ:

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٨٨٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٤٥٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٤٥٧.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/١٥.

﴿ أُوَلَيْسَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِقَادِرٍ عَلَىٰٓ أَن يَغْلُقَ مِثْلَهُم ۚ بَلَى وَهُو ٱلْخَلَّقُ الْعَلِيمُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الله

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ فَالِقُ ٱلْإِصْبَاجِ وَجَعَلَ ٱلَّيْلَ سَكَنًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ حُسْبَانًا ۚ ذَالِكَ تَقْدِيرُٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ (١٦) ﴾ [الأنعام]. (٢)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿فَقَضَاهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَىٰ فِي كُلِّ سَمَآءٍ أَمْرَهَأَ وَزَيَّنَا ٱلسَّمَآءَ ٱلدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ وَحِفْظا ۚ ذَلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴿ اللَّهِ ۗ [فصلت]. (")

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ أَوَلَيْسَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِقَلْدِرٍ عَلَىٓ أَن يَعْلُقَ مِثْلَهُ مُ بَلَىٰ وَهُوَ ٱلْخَلَّقُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ ﴿ ﴾ [يس]. (ن)

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ وَٱلشَّمْسُ تَجُرِى لِمُسْتَقَرِّلَهَ كَأَذَلِكَ تَقَدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ السَّ

وقال - تعالى -: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَنَّبِعُواْ خُطُوَتِ ٱلشَّيْطَنِ وَمَن يَتَبِعُ خُطُوَتِ ٱلشَّيْطَنِ وَمَن يَتَبِعُ خُطُوَتِ ٱلشَّيْطَنِ فَإِنَّهُ مَا زَكَى مِنكُم مِّنُ أَحَدٍ ٱلشَّيْطَنِ فَإِنَّهُ مَا زَكَى مِنكُم مِّنُ أَحَدٍ أَلسَّ مَا لَكَ مَن يَشَآءٌ وَٱللَّهُ سَمِيعُ عَلِيمُ ﴿ آ ﴾ [النور]. (١)

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِيَسْتَغْذِنكُمُ ٱلَّذِينَ مَلَكَتْ أَيْمَنُكُمُ وَٱلَّذِينَ لَرَ يَبْلُغُواْ ٱلْخُلُمَ مِنكُرٌ ثَلَثَ مَرَّتٍ مِّن مَبْلِ صَلَوْةِ ٱلْفَجْرِ وَحِينَ تَضَعُونَ ثِيَابَكُمْ مِّنَ ٱلظَّهِيرَةِ وَمِنْ بَعْدِ

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٥٧٨/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٦٠٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٦٥٢/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج٢/١٥٧٨.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٥٦٩/.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٣٢١/٢.

صَلَوْةِ ٱلْعِشَآءِ ثَلَثُ عَوْرَتِ لَّكُمُّ لَيْسَ عَلَيْكُرُ وَلَا عَلَيْهِمْ جُنَاحُ بَعْدَهُنَّ طَوَّفُونَ عَلَيْكُمْ بَعْضُ كُمْ عَلَى بَعْضِ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱلْأَيْنَةِ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿ ﴿ اللهِ وَالنورِ النورِ اللهِ عَلَيْكُمْ عَلَيْمُ اللهِ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَل

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَإِذَا بَكَغَ ٱلْأَطْفَالُ مِنكُمُ ٱلْحُاثَرَ فَلْيَسْتَغَذِنُواْ كَمَا ٱسْتَغْذَنَ ٱللَّهِ مِن قَبْلِهِمْ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَايَنتِهِ ۗ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿ اللَّهِ مَا لَكُمْ عَالِيمٌ حَكِيمٌ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهِ مِن قَبْلِهِمْ حَكِيمٌ اللَّهُ لَكُمْ ءَايَنتِهِ ۗ وَٱللّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿ اللَّهِ مِن قَبْلِهِمْ حَكِيمٌ اللَّهُ لَكُمْ ءَايَنتِهِ ۗ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللّ

وقد أقر المشركون بعلمه وقدرته على الخلق، قال ـ تعالى ـ: ﴿ وَلَبِن سَأَلُنُهُم مَّنَ خَلَقَ ٱلْعَلِيمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ مَّنَ خَلَقَ ٱلْعَلِيمُ اللَّهُمُ اللّلَهُمُ اللَّهُمُ اللَّالِمُ اللَّهُمُ اللّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّا اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّاللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُم

وعن علم الله على بالإنسان. قال - تعالى -: ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ مَن ضَعْفِ ثُمَّ جَعَلَ مِن ضَعْفِ ثُمَّ جَعَلَ مِن بَعْدِ قُوَّةٍ ضَعْفَا وَشَيْبَةً يَغْلُقُ مَا يَشَاءً وَهُو الْعَلِيمُ الْقَدِيرُ ( وَ ) ﴾ [الروم]. ( )

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ يَقْضِى بَيْنَهُم بِحُكْمِهِ } وَهُوَ ٱلْعَزِيِزُ ٱلْعَلِيمُ السَّ

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ قَالَ رَبِّي يَعْلَمُ ٱلْقَوْلَ فِي ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ۗ وَهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ الْعَلِيمُ اللَّهُ الْعَلِيمُ الْعَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٣٤٤/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج٢/.٣٤٥

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٦٧٦/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٤٥٨/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٤٠٤/٢.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٢٣٢/٢.

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ مَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ ٱللَّهِ فَإِنَّ أَجَلَ ٱللَّهِ لَأَتِّ وَهُوَ ٱلسَّكِمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ لَأَتِّ وَهُوَ ٱلسَّكِمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ لَا تَتِ وَهُوَ ٱلسَّكِمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَكَأَيِّن مِن دَاَّبَةٍ لَا تَحْمِلُ رِزْقَهَا ٱللَّهُ يَرْزُقُهَا وَإِيَّاكُمُ ۚ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ اللهِ العنكبوت]. (٢)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ قُلْ يَجْمَعُ بَيْنَنَا رَبُّنَا ثُمَّ يَفْتَحُ بَيْنَنَا بِٱلْحَقِّ وَهُوَ ٱلْفَتَاحُ ٱلْعَلِيمُ السبأً. (٣) السبأً. (٣)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ بَدِيعُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ أَنَّ يَكُونُ لَهُ, وَلَدُ ۗ وَلَمْ تَكُن لَهُ, صَاحِبَةً وَخَلَقَ كُلَ شَيْءٍ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ ﴿ ﴿ ﴾ [الأنعام]. ﴿ ا

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ جَعَلَ ٱللَّهُ ٱلْكَعْبَ اللَّهُ ٱلْكَعْبَ ٱلْبَيْتَ ٱلْحَكَرَامَ قِينَمَا لِلنَّاسِ وَٱلشَّهْرَ ٱلْحَرَامَ وَقَالَ لِلنَّاسِ وَٱلشَّهْرَ ٱلْحَرَامَ وَالْفَكَيْدَ ذَلِكَ لِتَعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَٱكَ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ لَا اللَّائِدة]. (٥)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَيَوْمَ يَحُشُرُهُمُ جَمِيعًا يَهَعَشَرَ ٱلِجِنِّ قَدِ ٱسْتَكُثَرَتُم مِّنَ ٱلْإِنسِّ وَقَالَ أَوْلِياَ وَهُمُ مِّنَ ٱلْإِنسِ رَبَّنَا ٱسْتَمْتَعَ بَعْضُنَا بِبَعْضِ وَبَلَغْنَا أَجَلَنَا ٱلَّذِيَ أَجَلَتَ لَنَا قَالَ ٱلنَّارُ مَثُونكُمُ خَلِدِينَ فِيهاۤ إِلَّا مَا شَاءَ ٱللَّهُ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمُ عَلِيمُ ﴿ الْأَنعامِ]. (1)

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٤٢٩/.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٤٤١/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج٢/١٥٤٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٧٠٨.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٦٥٧.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج٧٢٢/١.

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَقَالُواْ مَا فِ بُطُونِ هَكَذِهِ ٱلْأَنْعَكَمِ خَالِصَةٌ لِّذُكُورِنَا وَمُحَكَّمٌ عَلَىٰ أَزْوَجِنَا وَإِن يَكُن مَّيْسَةً فَهُمَّ فِيهِ شُرَكَا مُ سَيَجْزِيهِمْ وَصْفَهُمْ أَا إِنَّهُ وَصَفَهُمْ أَلَانعاما. (')

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ ٱلْحَجُّ أَشَهُ كُرُ مَعْلُومَتُ ۚ فَمَن فَرَضَ فِيهِ كَ ٱلْحَجَّ فَلَا رَفَثَ وَلَا فَسُوقَ وَلَا حِدَالَ فِي ٱلْحَجُّ وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمُهُ ٱللَّهُ ۗ وَتَكَزَوَّدُواْ فَإِكَ خَيْرَ النَّادِ ٱلنَّقُونَ فَا تَقُونِ يَتَأُولِي ٱلْأَلْبَبِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَتَكَزَوَّدُواْ فَإِكَ خَيْرَ النَّادِ ٱلنَّقُونَ فَا وَتَكُولُوا مِنْ خَيْرٍ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللْمُولَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُولَى الللْمُولَى الللْمُولَى الللَّهُ الللْمُولَى اللْمُولَى الللْمُولَى اللْمُولَى اللللْمُولَى الللْمُولَى اللللْمُولَ الللَّهُ اللللْمُولَى الللْمُولَى الللْمُولَى الللَّهُ الللْم

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَمَا أَنفَقَتُم مِّن نَفَقَةٍ أَوْ نَذَرْتُم مِّن نَّذْدِ فَإِثَ ٱللَّهَ يَعْلَمُهُۥ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنصَادٍ ﴿ اللَّهُ اللللْظُلِيْ اللَّهُ اللللْلِيْ الللللْلِيَّةُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللَّهُ اللْمُواللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللَّلْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ ال

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ قُلُ إِن تُخَفُواْ مَا فِي صُدُورِكُمْ أَوْ تُبَدُّوهُ يَعْلَمُهُ اللَّهُ ۗ وَيَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَدِيرُ اللَّ ﴾ [آل عمران]. (١)

وقال ـ تعالى ـ:﴿ أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَ اللَّهَ لَهُ، مُلَكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا لَكُم وَقَالَ دُونِ ٱللَّهِ مِن وَلِيّ وَلَا نَصِيرٍ ﴿ اللَّهِ مِن دُونِ ٱللَّهِ مِن وَلِيّ وَلَا نَصِيرٍ ﴿ اللَّهِ مِن دُونِ ٱللَّهِ مِن وَلِيّ وَلَا نَصِيرٍ ﴿ اللَّهِ مِن دُونِ ٱللَّهِ مِن وَلِيّ وَلَا نَصِيرٍ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مِن وَلِيّ وَلَا نَصِيرٍ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّهُ اللللَّهُ الللَّاللَّا اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا الللَّهُ الللَّلْمُ اللَّهُ اللّل

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ رَبُّنَا إِنَّكَ تَعْلَمُ مَا نُخُفِى وَمَا نُعْلِنُ ۗ وَمَا يَخْفَى عَلَى ٱللَّهِ مِن شَيْءِ فِي ٱللَّهَ مَا اللَّهُ مِن شَيْءِ فِي ٱللَّهَ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن شَيْءِ فِي اللَّهُ مَا يَخْفَى عَلَى ٱللَّهُ مِن شَيْءِ فِي اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن شَيْءِ فِي اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللّ

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٧٢٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٢٥٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٣٣٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/١٦.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٨١/١.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٠٣٨/.

وأكد الله علمه بعمل عباده. قال ـ تعالى ـ: ﴿ ٱلَّذِينَ تَنُوفَنَهُمُ ٱلْمَلَكِمِكُهُ ظَالِمِيٓ النَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ المَلَكِمِكُ ظَالِمِيٓ النَّهُ عَلَيمُ بِمَا كُنتُمْ تَعَمَلُونَ النَّهُ عَلَيمُ بِمَا كُنتُمْ تَعَمَلُونَ اللَّهُ عَلَيمُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ بِمَا كُنتُمْ تَعَمَلُونَ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ

العلم يذهب من الإنسان، بعد تقدُّم عُمره. قال ـ تعالى ـ:﴿ وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ ثُرُّ اللَّهُ عَلَيمٌ قُرَّ ثُرُّ يَنْ فَكُمْ وَمِنكُمْ مَّن يُرَدُّ إِلَى أَزْذَلِ ٱلْعُمُرِ لِكَى لَا يَعْلَمَ بَعْدَ عِلْمِ شَيْئًا إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ قَدِيرٌ ﴿ ﴿ ﴾ يَالْمَحُلَ النَّحَلَ اللَّهُ عَلِيمٌ قَدِيرٌ ﴿ ﴿ ﴾ [النحل]. (٢)

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ ٱلطَّيِّبَاتِ وَأَعْمَلُواْ صَالِحًا ۗ إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴿ وَالْمُ اللَّهُ مِنُونَ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّلَّالِي مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّمُولُولُ مِنْ اللَّهُ

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ وَأَنكِحُوا الْأَيْمَىٰ مِنكُرُ وَالصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمُ وَإِمَآيِكُمُ ۚ إِن يَكُونُواْ فَقَرَآءَ يُغْنِهِمُ اللَّهُ مِن فَضْلِهِ ۗ وَاللَّهُ وَسِعُ عَلِيمُ اللَّهِ النورا. (١٠)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ أَلَمْ تَكَ أَنَّ ٱللَّهَ يُسَيِّحُ لَهُ، مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلطَّيْرُ صَنَفَّتٍ كُلُّ قَدْ عَلِمَ صَلَانَهُ, وَتَسْبِيحُهُ, وَٱللَّهُ عَلِيمُ إِمَا يَفْعَلُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾ [النور]. (1)

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٠٦٠/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٠٦٨/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٢٩٧/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٣٣١/.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٣٣٤/٢.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٣٤٠/.

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَٱلْقَوَعِدُ مِنَ ٱلنِّسَاءِ ٱلَّتِي لَا يَرْجُونَ نِكَاحًا فَلَيْسَ عَلَيْهِ ﴾ جُنَاحُ أَن يَضَعْنَ ثِيابَهُ ﴾ غَيْرَ مُتَ بَرِّحَاتٍ بِزِينَةٍ وَأَن يَسْتَعْفِفْ خَيْرٌ لَهُ ﴾ وَٱللهُ

سَمِيعٌ عَلِيثُ ﴿ النورا. (١)

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ اللَّهُ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ـ وَيَقْدِرُ لَهُ ۚ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ العنكبوت]. (٢)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَمَن كَفَرَ فَلا يَعَزُنكَ كُفُرُهُۥ ۚ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ فَنُنِبَّتُهُم بِمَا عَمِلُوٓأً إِنَّ اللَّهَ عَلِيمُ بِذَاتِ ٱلصُّدُودِ ﴿ الصَّا ﴾ [لقمان]. (٢)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ أَفَمَن زُيِّنَ لَهُ سُوَءُ عَمَلِهِ عَلَهِ مَا أَهُ حَسَنًا ۖ فَإِنَّ ٱللَّهَ يُضِلُّ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِى مَن يَشَآءُ ۚ فَلَا نَذْهَبْ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَتٍ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴿ ﴾ [فاطرا. (٤)

وقال - تعالى -: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عَكِلِمُ غَيْبِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ إِنَّهُ عَلِيمُ إِذَاتِ ٱلشَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ إِنَّهُ عَلِيمُ إِذَاتِ ٱلشَّهُدُودِ (٣٠٠) ﴾ [فاطرا.(٥)

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ قُلْ يُحِيبِهَا ٱلَّذِي آَنشَاْهَاۤ أَوَّلَ مَرَّةٍ ۚ وَهُو بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمُ ﴿ ﴿ ﴾ الساء (١٠)

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٣٤٥/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج٢/١٤٢٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج٢/١٤٦٧.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٥٥٠/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٥٦٠/.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٥٧٧/.

وقال - تعالى -: ﴿ إِن تَكْفُرُواْ فَإِنَ اللَّهُ عَنِيٌّ عَنكُمٌ ۚ وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ ٱلْكُفُرُّ وَإِن تَشْكُرُواْ يَرْضَهُ لَكُمُ ۗ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى ۚ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُم مَرْحِعُكُمْ فَيُنَبِّتُكُم بِمَا كُنهُمْ تَعْمَلُونَ إِنَّهُ، عَلِيمُ لِذَاتِ ٱلصُّدُودِ ﴿ ﴾ [الزمر]. (١)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ هَكَأَنتُمُ هَكُولُآءِ حَجَجْتُمُ فِيمَا لَكُم بِهِ عِلْمٌ فَلِمَ تُحَاجُونَ فِيمَا لَكُم بِهِ عِلْمٌ فَلِمَ تُحَاجُونَ فِيمَا لَكُم بِهِ عِلْمٌ وَٱللّهُ يَعْلَمُ وَٱنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ اللّهَ ﴾ [آل عمران]. (٢)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٓ أَنفُسِكُمْ فَاحْذَرُوهُ ۚ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَفُورُ حَلِيكُم فَاحْذَرُوهُ ۚ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَفُورُ حَلِيكُم اللهِ اللهِ قَرةًا. (٢)

وقال ـ تعالى ـ:﴿ لَهُ, مَقَالِيدُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقْدِرُ ۚ إِنَّهُ, بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ ﴿ الشُّورِيِ النَّهُ ﴿ الشُّورِي اللَّهُ وَالشُّورِي اللَّهُ وَالشُّورِي اللَّهُ وَالسُّورِي اللَّهُ وَالسُّورِي اللَّهُ وَالسُّورِي اللَّهُ وَالسُّورِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّ

وقال - تعالى -: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا ۖ فَإِن يَشَا اللَّهُ يَغْتِمْ عَلَى قَلْبِكَ ۗ وَيَمْحُ ٱللَّهُ اللَّهُ وَقَالَ - تعالى -: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا فَإِن يَشَا اللَّهُ يَغْتِمُ عَلَى قَلْبِكُ وَيَمْحُ ٱللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ أَوْ يُرُوِّجُهُمْ ذُكُرَانًا وَإِنكَا ۗ وَيَجْعَلُ مَن يَشَآءُ عَقِيماً إِنَّهُ عَلِيمُ وَقَالِ ـ تعالى ـ : ﴿ أَوْ يُرُوِّجُهُمْ ذُكُرَانًا وَإِنكَا ۗ وَيَجْعَلُ مَن يَشَآءُ عَقِيماً إِنَّهُ عَلِيمُ

وقال \_ تعالى \_: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَىِ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۚ وَٱنْقُواْ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ سِمِيعُ عَلِيمٌ ﴿ لَا اللَّهِ عَلِيمٌ اللَّهِ ﴿ وَاللَّهِ عَلِيمٌ اللَّهِ اللَّهِ عَلِيمٌ اللَّهِ عَلِيمٌ ﴿ لَا اللَّهُ عَلِيمٌ عَلِيمٌ ﴿ لَا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّه

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٦١٥/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١/٣٧٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج٢٠٠/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٦٦٤/.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٦٦٧/٢.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٦٧٥/٢.

<sup>(</sup>٧) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج٢/٢٤٢.

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ فَضَلًا مِّنَ اللَّهِ وَنِعْمَةً وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿ ﴾ [الحجرات].(١)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ قُلْ أَتُعَلِّمُونَ ٱللَّهَ بِدِينِكُمْ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيكُمُ ﴿ آلَ ﴾ [الحجرات]. (٢)

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَٱلظَّهِرُ وَٱلْبَاطِنُ ۖ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ ﴾ الحديدا (٣)

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ يُولِجُ ٱلْيَلَ فِي ٱلنَّهَارِ وَيُولِجُ ٱلنَّهَارَ فِي ٱلْيَلِّ وَهُوَ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصُّدُودِ (٤) ﴾ [الحديد]. (٤)

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ مَا يَكُوثُ مِن خَعْرَى ثَلَا اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ مَا يَكُوثُ مِن خَلْكَ وَلَا أَكْثَرَ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرَ إِلَّا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا أَثُمَّ يُنَتِئُهُم بِمَا عَمِلُوا يَوْمَ ٱلْقِيَكَةَ إِنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ ﴿ ﴾ هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا ثُمُ يُنَتِئُهُم بِمَا عَمِلُوا يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ إِنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ ﴾ المجادلة. (٥)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تُشِرُّونَ وَمَا تُعُلِنُونَ ۚ وَٱللَّهُ عَلِيمُ الْمَدُورِ الْ ﴾ [التغابن]. (١)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ، وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيكُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيكُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

<sup>(</sup>١) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٧٤٤/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٧٥٢/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٨٢٢/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٨٢٣/.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٨٣٨/٢.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٨٨٠/.

<sup>(</sup>٧) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٨٨١/.

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَأَسِرُواْ فَوْلَكُمْ أَوِ الْجَهَرُواْ بِهِ ۗ إِنَّهُۥ عَلِيمُ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ﴿ اللَّ ﴾ [الملك]. (١)

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ وَلَا تَنَمَنَّوْاْ مَا فَضَّلَ اللَّهُ بِهِ عَ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضٍ لِلرِّجَالِ نَصِيبُ مِّمَا اللَّهَ مِن فَضْ لِهِ ۚ إِنَّ اللَّهَ مِن فَضْ لِهِ ۚ إِنَّ اللَّهَ صَالُواْ اللَّهَ مِن فَضْ لِهِ ۚ إِنَّ اللَّهَ صَالَوْا اللَّهُ مِن فَضْ لِهِ ۚ إِنَّ اللَّهَ صَالَ اللَّهُ مِن فَضَ لِهِ ۚ إِنَّ اللَّهَ صَالَ اللَّهُ مِن فَضَ لِهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن فَصْ لِهِ اللَّهُ اللَّهُ مِن فَصْ لِهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِن فَصْ لِهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللللللَّا اللَّهُ اللللللَّا اللَّاللَّهُ الللللَّا الللّهُ اللَّاللّهُ الللّهُ الل

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِ مَا فَأَبْعَثُواْ حَكَمًا مِّنْ أَهْلِهِ وَحَكَمًا مِّنْ أَهْلِهِ وَحَكَمًا مِّنْ أَهْلِهِ وَحَكَمًا مِّنْ أَهْلِهِ وَحَكَمًا مِّنْ أَهْلِهَ كَانَ عَلِيمًا خَبِيرًا ﴿ ثَ اللَّهُ اللَّهُ كَانَ عَلِيمًا خَبِيرًا ﴿ ثَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ كَانَ عَلِيمًا خَبِيرًا ﴿ ثَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيمًا خَبِيرًا ﴿ وَحَكُمًا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيمًا خَبِيرًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيمًا خَبِيرًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيمًا خَبِيرًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيمًا خَبِيرًا اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللللللللللللللل

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَمَاذَا عَلَيْهِمْ لَوْ ءَامَنُواْ بِاللَّهِ وَالْيُوْمِ ٱلْآخِرِ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقَهُمُ ٱللَّهُ وَكَانَ اللَّهُ بِهِمْ عَلِيمًا ﴿ وَمَاذَا عَلَيْهِمْ لَوْءَامَنُواْ بِاللَّهِ وَالْيُوْمِ ٱلْآخِرِ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقَهُمُ ٱللَّهُ وَكَانَ ٱللَّهُ بِهِمْ عَلِيمًا ﴿ النساءَ ( )

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ ذَلِكَ ٱلْفَضْلُ مِنَ ٱللَّهِ ۚ وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ عَلِيمًا ﴿ ﴾ ﴿ النساء]. (٥)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ مَّا يَفْعَلُ ٱللَّهُ بِعَذَابِكُمْ إِن شَكَرَتُمْ وَءَامَنتُمْ وَكَانَ ٱللَّهُ شَاكِرًا عَلِيمًا ﴿ النساءَ!. (١)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ لَا يُحِبُّ اللَّهُ ٱلْجَهْرَ بِٱلسُّوَءِ مِنَ ٱلْقَوْلِ إِلَّا مَن ظُلِمَ ۚ وَكَانَ ٱللَّهُ سَمِيعًا عَلِيمًا اللهِ ﴾ [النساء]. (٧)

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٨٩٩/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٤٧٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٤٧٩.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٤٨٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٥٠٤.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٥٤٦.

<sup>(</sup>٧) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٥٤٦.

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ أُولَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَينَظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَلَقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَكَانُواْ أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُعْجِزَهُ. مِن شَيْءٍ فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَلَا فِي ٱلأَرْضِ إِنَّهُ. كَانَ عَلِيمًا قَدِيرًا ﴿ اللهِ الفاطرا.(١)

وقال \_ تعالى \_: ﴿ وَلَا تُؤْمِنُواْ إِلَّا لِمَن تَبِعَ دِينَكُمْ قُلْ إِنَّ ٱلْهُدَىٰ هُدَى ٱللَّهِ أَن يُؤْتَى أَحَدُ مِّثْلَ مَا أُوتِيتُمْ أَوْ بُحَاجُوكُمْ عِندَ رَبِّكُمْ ۚ قُلْ إِنَّ ٱلْفَضْلَ بِيدِ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآهُ ۗ وَٱللَّهُ وَسِعُ عَلِيمُ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ [آل عمران]. (٢)

وقال \_ تعالى \_: ﴿ لَنَ نَنَالُواْ ٱلْبِرَ حَتَّى تُنفِقُواْ مِمَّا يُحِبُّونِ ۚ وَمَا نُنفِقُواْ مِن شَيْءٍ فَإِنَّ ٱللَّهَ بِهِ عَلِيمٌ اللهُ اللهِ اللهِ عَلِيمٌ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيمٌ اللهُ اللهِ اللهُ عَمْران]. (٢)

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ وَمَا يَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرٍ فَكَن يُكَفَرُوهُ ۗ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ إِٱلْمُتَّقِين (١٤) ﴿ [آل عمران]. ﴿ ﴿ [١٤]

وقال \_ تعالى \_: ﴿ إِذْ جَعَلَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْحَمِيَّةَ جَمِيَّةَ ٱلْحَهِلِيَّةِ فَأَنْزَلَ ٱللَّهُ سَكِينَنَهُ، عَلَىٰ رَسُولِهِ، وَعَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ ٱلنَّقُوىٰ وَكَانُوٓٱ أَحَقَّ بِهَا وَأَهْلَهَا وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا (١) ﴾ [الفتح]. (٥)

وقال \_ تعالى \_: ﴿ هَآ أَنتُمْ أَوُلآ ءِ يُحِبُّونَهُمْ وَلا يُحِبُّونَكُمْ وَتُوْمِنُونَ بِٱلْكِئْب كُلِّهِ وَإِذَا لَقُوكُمْ قَالُوٓاْ ءَامَنَّا وَإِذَا خَلَوْاْ عَضُّواْ عَلَيْكُمُ ٱلْأَنَامِلَ مِنَ ٱلْغَيْظِّ قُلْ مُوتُواْ بِغَيْظِكُمُ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ اللهِ ﴿ [آل عمران].(١)

<sup>(</sup>١) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٥٦١/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٣٧٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٣٨٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٣٩٣.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٧٣٢/٢.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٣٩٤.

وقال ـ تعالى ـ:﴿ وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ تُبَوِّئُ ٱلْمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَالِ ۗ وَٱللَّهُ سَمِيعُ عَلِيمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عمرانا.(١)

وقال - تعالى -: ﴿ وَلَقَدِ ٱخْتَرْنَهُمْ عَلَى عِلْمِ عَلَى الْعَكَمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ الله خان]. (٢)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ, عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنَزِّكُ ٱلْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِى نَفْشُ بِأَيِّ أَرْضِ تَمُوثُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ وَمَا تَدْرِى نَفْشُ بِأَيِّ أَرْضِ تَمُوثُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ خَيدُرُ اللهُ اللهُ عَلِيمُ خَيدُرُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلِيمُ القمان]. (٢)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ هُو اللَّهُ الَّذِي لَآ إِلَهَ إِلَّا هُو عَلِمُ الْعَيْبِ وَالشَّهَادَةِ هُو الرَّحْمَانُ الرَّحِيمُ الرَّحْمَانُ الرَّحِيمُ اللَّهِ الدشرا.(ن)

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ قُلْ إِنَّ رَبِّي يَقَذِفُ بِٱلْحَقِّ عَلَّكُمُ ٱلْغُيُوبِ ﴿ اللَّهُ السِباءَا. (٥)

وحكم الله دائمًا هو الحق يحكم بعلمه وحكمته وقدرته. قال - تعالى -: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا جَآءَكُمُ ٱلْمُؤْمِنَتُ مُهَجِرَتٍ فَأَمْتَحِنُوهُنَّ ٱللَّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَنِهِنَّ فَإِنْ عَلَمُ اللَّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَنِهِنَّ فَإِنْ عَلَمُ اللَّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَنِهِنَّ فَإِنْ عَلَمُ اللَّهُ أَعْلَمُ اللَّهُ أَكُورُهُنَّ وَلَا هُمْ يَحِلُونَ هُنُ وَءَاتُوهُم مَّا أَنفَقُواً وَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ أَن تَنكِحُوهُنَ إِذَا عَانَيْتُمُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ وَلا تُمْسِكُواْ بِعِصَمِ ٱلْكُوافِرِ وَسَعَلُواْ مَا أَنفَقُنُمُ وَلِللَّهُ عَلَيْمُ حَكِمُ اللَّهُ يَعْكُمُ اللَّهُ عَلَيْمُ حَكِمُ اللَّهُ عَلَيْمُ مَا اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلِيمٌ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلِيمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَهُ اللَّهُ الْعَلَيْمُ اللَّهُ الْعَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٣٩٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٦٩١/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٤٦٩/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٨٥٥/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٥٤٦/٢.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٨٦١/٢.

والله عليم بالظالمين. قال ـ تعالى ـ:﴿ وَلَا يَنْمَنَّوْنَهُ أَبَدُا بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ وَاللَّهُ عَلِيمُ بِالظَّالِمِينَ ﴿ ﴾ [الجمعة]. (١)

وعن سعة علمه الله قال - تعالى -: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَامُ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُّهُ, مِنْ بَعْدِهِ مَسَبْعَةُ أَبْحُرِ مَّا نَفِدَتَ كَلِمَتُ ٱللَّهِ ۖ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّ

فهو الله العالم بما كان وما يكونُ قَبْلَ كُونِه، وبِمَا يكونُ ولَمَّا يكُنْ بعْدُ قَبْل أَن يكون، ولا بعْدُ قَبْل أن يكون، لم يَزَل عالِمًا ولا يَزالُ عالمًا بما كان وما يكون، ولا يخفى عليه خافيةٌ في الأرض ولا في السماء، أحاط عِلْمُه في بجميع الأشياء باطنِها وظاهرِها دقيقِها وجليلِها على أتمّ الإمْكان. (٢)

قال ـ تعالى ـ: ﴿ عَالِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ التعابنا. (١)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ عَالِمُ ٱلْغَيْبِ فَكَلَ يُظْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ ۗ أَحَدًا اللَّهُ ۗ [الجن]. (٥)

وقال ـ تعالى ـ:﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عَكِلِمُ غَيْبِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ إِنَّهُ، عَلِيمُ إِذَاتِ ٱلصُّدُودِ (٣٠٠) ﴾ افاطرا.(١)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ قُلِ ٱللَّهُمَّ فَاطِرَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ عَلِمَ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ أَنتَ تَحَكُّرُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِي مَا كَانُواْ فِيهِ يَغْنَلِفُونَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الللهُ الللّهُ اللهُ الللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الل

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٨٧٢/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٤٦٨/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: صالح بن حميد وآخرين، نضرة النعيم، ج٢٩١٥/٧.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٨٨٢/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٩٢٨/٢.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٥٦٠/.

<sup>(</sup>٧) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٦٢٣/.

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ قُلْ إِنَّ ٱلْمَوْتَ ٱلَّذِى تَفِرُّونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ مُلَاقِيكُمُّ ثُمَّ تُرَدُّونَ إِلَى عَلِمِ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ فَيُنَبِّثُكُمُ بِمَا كُنْمُ تَعْمَلُونَ ﴿ ﴾ [الجمعة]. (()

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَمَا أَنفَقْتُم مِّن نَفَقَةٍ أَوْ نَذَرْتُم مِّن نَّذْدٍ فَإِنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُهُۥ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ أَنصَادٍ ﴿ اللَّهُ الللِّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللْمُلِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللْمُلِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُواللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللْمُلِمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّلَّالَّالَّ اللْمُ الللِمُ الللْمُ الللْمُ الللّهُ الل

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ قُلُ إِن تُخَفُوا مَا فِي صُدُورِكُمْ أَوْ تَبُدُوهُ يَعْلَمُهُ اللَّهُ وَيَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَدِيرٌ اللهِ ﴿ آلَ عمرانا. (٢)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَتَبَارَكَ ٱلَّذِى لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَعِندَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ الزخرف اللهِ الزخرف اللهِ النَّاعَةِ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ الزخرف اللهِ الزخرف اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ ٱسْتَوَى إِلَى ٱلْسَكَاءِ فَسَوَّنَهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتِ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيمٌ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ ا

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ إِلَيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَمَا تَغُرُّجُ مِن ثَمَرَتٍ مِّنْ أَكُمَامِهَا وَمَا تَخُمِلُ مِنْ أَنْتَى وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ وَ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ أَيْنَ شُرَكَآءِى قَالُوٓا ءَاذَنَّكَ مَا مِنَّا مِن شَهِيدٍ (اللهُ ﴿ افْصلت اللهِ الفصلت اللهُ الفصلة اللهُ الفصلة اللهُ الفَالَةُ اللهُ الفَالَةُ اللهُ الفَالَةُ اللهُ الفَالَةُ اللهُ الفَالَةُ اللهُ الله

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ ٱلشَّيَطَانُ يَعِدُكُمُ ٱلْفَقْرَ وَيَأْمُرُكُم بِٱلْفَحْشَاءَ ۚ وَٱللَّهُ يَعِدُكُم مَ مَعْ فِرَةً مِّنْهُ وَفَضْلاً وَٱللَّهُ وَاللَّهُ عَلِيمُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ الللللِّ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْمُ الللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعَالِمُ اللللْمُ اللَّهُ اللْمُعَالِمُ الللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعَالِمُ الللللْمُ اللللللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللّهُ ال

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٨٧٢/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٣٣٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١١/١٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٦٨٧/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٠٨/١.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٦٦١/٢.

<sup>(</sup>٧) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٣٢٨.

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ ذُرِّيَةً بَعْضُهَا مِنْ بَعْضٍ ۗ وَٱللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴿ اللَّهُ عَمِرانا. ('')
وقال ـ تعالى ـ: ﴿ فَإِن تَوَلَّوْا فَإِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ إِلْمُفْسِدِينَ ﴿ اللَّهُ عَلِيمٌ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ وَاللَّهُ عَلَيمٌ وَاللَّهُ عَلِيمٌ وَاللَّهُ عَلَيمٌ وَاللَّهُ عَلَيمُ وَاللَّهُ عَلَيمٌ وَلَا لَا عَلَيمُ وَاللَّهُ عَلَيمٌ وَاللَّهُ عَلَيمٌ وَاللَّهُ عَلَيمُ وَاللَّهُ عَلَيمُ وَاللَّهُ عَلَيمٌ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيمٌ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيمُ وَاللَّهُ عَلَيمٌ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيمٌ وَاللَّهُ عَلَيمٌ وَاللَّهُ عَلَيمٌ وَاللَّهُ عَلَيمٌ وَاللَّهُ عَلَيمٌ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيمٌ وَاللَّهُ عَلَيمُ وَاللَّهُ عَلَيمٌ وَاللَّهُ عَلَيمُ وَاللَّهُ عَلَيمُ وَاللَّهُ عَلَيمٌ وَاللَّهُ عَلَيمُ وَاللَّهُ عَلَيمٌ وَاللَّهُ عَلَيمٌ وَاللّهُ عَلَيمٌ وَاللّهُ ا

وقال - تعالى -: ﴿ فَمَنْ بَدَّلَهُ بَعْدَ مَا سَمِعَهُ فَإِنَّهَاۤ إِثْمُهُ عَلَى ٱلَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعُ عَلِيمٌ اللَّهِ عَلَى ٱلَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعُ عَلِيمٌ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُولِيَّالِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُو

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَدَّ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَنَوْفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَقَالَ ـ تعالى ـ : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَدَّ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعَزَّةٍ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ يُجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِهِ وَكُو يَعْلَمُ اللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴿ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمُ اللَّهُ وَاسْتُونَ لَوْمَةً لَا يَعْلَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَالللّهُ وَاللللللّهُ وَاللللللّهُ وَاللّهُ وَالللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١/١٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١/١٦٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٣٦٩.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٦١/١.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٨٨ ـ ١٨٩.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٢٣٤.

<sup>(</sup>٧) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١/٩٢١.

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَٱذَ كُرُواْ نِعْمَةَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمِيثَنَقُهُ ٱلَّذِى وَاثَقَكُم بِهِ ۗ إِذً قُلْتُمْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأَلَا عُلِيمُ إِذَاتِ ٱلصَّدُودِ ﴿ ﴾ [المائدة]. (()

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ لَمْ يَكُ مُعَيِّرًا نِعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَّى يُعَيِّرُواْ مَا بِأَنْسِمِمْ وَأَنَّ ٱللَّهَ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴿ آلَانْ فَالِ]. (٢)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِلَّ قَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَنهُمْ حَتَّى يُبَيِّنَ لَهُم مَّا يَتَقُونَ إِذَ هَدَنهُمْ حَتَّى يُبَيِّنَ لَهُم مَّا يَتَقُونَ إِذَ ٱللّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ ﴿ اللّهِ لِللَّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّ

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَمَا يَنَّبِعُ أَكْثَرُهُمُ لِلَّا ظَنَّا ۚ إِنَّ ٱلظَّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ ٱلْحَقِّ شَيْعًا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ اللَّهَ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهَ عَلِيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهَ عَلِيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهَ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْلُونَ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْنَا عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَل

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ أَلآ إِنَّهُمْ يَثْنُونَ صُدُورَهُمُ لِيَسْتَخْفُواْ مِنْهُ أَلاَ حِينَ يَسْتَغْشُونَ شَاكَهُمُ لِيَسْتَخْفُواْ مِنْهُ أَلَا حِينَ يَسْتَغْشُونَ شَاكِهُمُ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ إِنَّهُ عَلِيمُ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ﴿ ۞ ﴾ [هود]. (٥)

والعلم له أهله وسماهم الله ﴿ بالعلماء ، والعلماء هم حملة العلم بمختلف أنواعه ولهم أهميتهم قال ـ تعالى ـ : ﴿ وَمِنَ النَّاسِ وَالدَّوَاتِ وَالْأَغَامِ مُغْتَلِفُ أَلُونَكُ ، كَذَالِكَ ۗ إِنَّمَا يَغْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَوُّ الْإِنَّ اللَّهَ عَزِيزُ غَفُورُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَزِيزُ غَفُورُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَزِيزُ غَفُورُ ﴾ [فاطرا.(٦)

<sup>(</sup>١) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٥٩٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٨٤٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٤/١.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٩٣٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/ ٩٤٨.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٥٥٤/٢.

والعلماء عرفوا في الأمم السابقة. قال - تعالى -: ﴿ أَوَلَمْ يَكُن لَمُ عَايَةً أَن يَعَلَمُهُ عُلَمَتُوا المُعلماء عرفوا في الأمم السابقة. قال - تعالى -: ﴿ أَوَلَمْ يَكُن لَمُ مَايَةً أَن يَعَلَمُهُ عُلَمَتُوا اللهِ عَلَمُهُ عُلَمَتُوا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَل

وأشار - سبحانه - إلى أن بعض العلوم قد تكون ضارة لأهلها وللناس، وقال - تعالى -: ﴿ وَاتَّبَعُواْ مَا تَنْلُواْ الشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَ وَمَا كَفَرُ وَالسَّكُمْنُ وَلَكِنَ الشَّيَطِينَ وَكَكِنَ الشَّيَطِينَ كَفَرُواْ يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ وَمَا أُنزِلَ عَلَى سُلَيْمَنُ وَلَكِنَ الشَّيْطِينَ وَمَارُوتَ وَمَرُوتَ وَمَا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ وَمَا أُنزِلَ عَلَى الْمَلْكَيْنِ بِبَابِلَ هَلُوتَ وَمَرُوتَ وَمَرُوتَ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَّى يَقُولًا إِنَّمَا نَحُنُ فِتْنَةُ فَلَا تَكُفُر فَي يَعُولًا إِنَّمَا نَحُنُ فِتْنَةً فَلَا تَكُفُر فَي يَعْدُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِقُونَ بِهِ عَيْنَ الْمَرْ وَزَوْجِهِ وَمَا هُم بِضَارِينَ فِلا تَكُفُر فَي يَعْدُونَ مِنْ الْمَرْ وَوَالْمَ مِنْ الْمَلْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفعُهُمْ وَلَا يَنفعُهُمْ وَلَا يَعْدُونَ مِنْ الْمَلْ وَلَا يَنفعُهُمْ وَلَا يَعْدُونَ عِنْ اللَّهُ وَيَعْكُمُونَ مَا يَضُدُونَ مَا يَضُدُونَهُمْ وَلَا يَنفعُهُمْ وَلَا يَنفعُهُمْ وَلَا يَعْدُوا بِهِ وَاللَّهُ مَا لَهُ وَلِي اللَّهُ وَيَنعَكُمُونَ مَا يَضُولُونَ مَا يَضُدُونَ مَا يَصُدُونَ مِنْ أَلَا فِي الْلَاخِرَةِ مِنْ خَلَقَ وَلِيثُسُ مَا لَكُ مُونَ فِي الْلَاخِرَةِ مِنْ خَلَقَ وَلَيْثُسُ مَا لَكُولُ بِهِ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا يَعْلَمُونَ عَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا يَعْلَمُونَ مِنْ الْمُولِي وَلَاللَّهُ مَا لَكُولُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا لَكُولَ اللَّهُ وَلَا يَعْلَى اللَّهُ وَلَا يَعْلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا يَعْلَى اللَّهُ وَلَا يَعْلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلَا يَعْلَى اللَّهُ وَلَا يَعْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَكُولُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ

وقال الحسن البصري ﷺ: (لولا العلماء لصار الناس مثل البهائم).(''

وقد أشار الله لرفعة مكانة العلماء وذكر يوسف مقرونًا بالعلم في مواضع متعددة من سورة يوسف. مع الإشارة لعلم نبي الله يوسف في. قال عنالى ـ: ﴿ فَبَدَأُ بِأُوْعِيَتِهِم قَبْلَ وِعَآءِ أُخِيهِ ثُمُ ٱسْتَخْرَجَهَا مِن وِعَآءِ أُخِيةً كَذَالِك

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج٢/ ١٣٨٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٦٧/١.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٨٤٠/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: https://www.alukah.net بتاريخ: ١٤٤٢/١/١٠هـ؛ نقلاً عن مختصر منهاج القاصدين، لابن قدامة المقدسى.

كِدْنَا لِيُوسُفَّ مَا كَانَ لِيَأْخُذَ أَخَاهُ فِي دِينِ ٱلْمَلِكِ إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ نَرْفَعُ دَرَجَتِ مَن نَشَآةُ وَفَوْقَ كُلِّ ذِي عِلْمٍ عَلِيمٌ ﴿ اللهِ اليوسف اللهِ اللهِ اللهُ عَلِيمٌ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَلَمَّا دَخَلُواْ مِنْ حَيْثُ أَمَرَهُمْ أَبُوهُم مَّا كَانَ يُغْنِي عَنْهُ مِ مِّنَ اللَّهِ مِن شَيْءٍ إِلَّا حَاجَةً فِي نَفْسِ يَعْقُوبَ قَضَىنها أَ وَإِنَّهُ، لَذُو عِلْمٍ لِمَا عَلَّمْنَهُ وَلَكِكنَّ اللَّهِ مِن شَيْءٍ إِلَّا حَاجَةً فِي نَفْسِ يَعْقُوبَ قَضَىنها أَ وَإِنَّهُ، لَذُو عِلْمٍ لِمَا عَلَّمْنَهُ وَلَكِكنَّ اللَّهُ مِن شَيْءٍ إِلَّا حَاجَةً فِي نَفْسِ يَعْقُوبَ قَضَىنها أَ وَإِنَّهُ، لَذُو عِلْمٍ لِمَا عَلَّمْنَهُ وَلَكِكنَّ اللهِ مِن شَيْءٍ إِلَا عَلَمُونَ اللهُ اللهِ اللهِ مَنْ اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ قَالَ ٱجْعَلِنِي عَلَى خَزَآبِنِ ٱلْأَرْضَّ إِنِي حَفِيظُ عَلِيمٌ ﴿ ۞ ﴾ اليوسفا. (٣)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَجَاءَتْ سَيَّارَةٌ فَأَرْسَلُواْ وَارِدَهُمْ فَأَدْكَى دَلُوهُۥ قَالَ يَكُشُرَى هَذَا غُلَمٌ وَأَسَرُوهُ وَالْمَدُونَ وَالْمَالُواْ وَارِدَهُمْ فَأَدْكَى دَلُوهُۥ قَالَ يَكُشُرَى هَذَا غُلَمٌ وَأَسَرُّوهُ بِضَاعَةً وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِمَا يَعْمَلُونَ اللَّهِ اليوسيفا. (١)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَقَالَ ٱلْمَاكِ ٱلنَّوْنِ بِهِ ۚ فَلَمَّا جَآءَهُ ٱلرَّسُولُ قَالَ ٱرْجِعُ إِلَى رَبِّكَ فَشَاكُهُ مَا بَالُ ٱلنِّسُوةِ ٱلَّتِي قَطَّعَنَ أَيْدِيَهُنَّ إِنَّ رَبِّي بِكَيْدِهِنَّ عَلِيمٌ ﴿ آَنُ اللَّهُ اللَّ

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ فَاسْتَجَابَ لَهُۥ رَبُّهُۥ فَصَرَفَ عَنْهُ كَيْدَهُنَّ إِنَّهُۥ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ اللهِ سَفَا. (٢)

وقرن علم الله ﴿ بحكمته، قال - تعالى -: ﴿ قَالَ بَلُ سَوَّلَتَ لَكُمُّ أَنفُسُكُمُّ أَمْرًا فَصَبِّرٌ جَمِيلٌ عَسَى اللهُ أَن يَأْتِينِي بِهِمْ جَمِيعًا ۚ إِنَّهُۥ هُوَ الْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ آَا اللهُ ليوسفا. (٧)

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١/٩٨٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١/٩٨٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٩٨٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٩٧٨.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١/٩٨٦.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٩٨٢.

<sup>(</sup>٧) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١/١٩٩.

وقال - تعالى -: ﴿ وَرَفَعَ أَبُويْهِ عَلَى ٱلْعَرْشِ وَخَرُّواْلَهُ، سُجَّدًا ۗ وَقَالَ يَ أَبَتِ هَذَا تَأْوِيلُ رُءْيكى مِن قَبْلُ قَدْ جَعَلَهَا رَبِّ حَقًّا ۗ وَقَدْ أَحْسَنَ بِنَ إِذْ أَخْرَجَنِي مِنَ ٱلسِّجْنِ وَجَآءَ بِكُم مِّنَ ٱلْبَدُو مِنْ بَعْدِ أَن نَزَعَ ٱلشَّيْطَنُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخْوَقِتَ ۚ إِنَّ رَبِّي لَطِيفُ لِمَايشَآءُ إِنَّهُ، هُو ٱلْعَلِيمُ ٱلْمَكِيمُ ﴿ اللهِ سِفَا. (١) لَا يُوسِفَا. (١)

وكان بعض عباد الله في خدمة نبيه سليمان شي يتميز عن غيره في العلم. قال ـ تعالى ـ : ﴿ قَالَ ٱللَّهِ عِندَهُ, عِلْمٌ مِنَ ٱلْكِئْبِ أَنَا ءَانِيكَ بِهِ عَبْلَ أَن يَرَتَدَ إِلَيْكَ طَرَفُكَ فَال ـ تعالى ـ : ﴿ قَالَ ٱللَّهُ عَندَهُ, عَالَ مُن اللَّهُ مِنَ ٱلْكِئْبِ أَنَا ءَانِيكَ بِهِ عَبْلُ وَمِي اللَّهُ عَلَيْ مَن اللَّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَالَا عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ الللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَّا عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللّ

وقد خص الله بعض الناس بالعلم، قال - تعالى -: ﴿ وَقَالَ لَهُمْ نَبِينَهُمْ إِنَّ ٱللّهَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ اللهُ عَلَيْنَا وَنَعَنُ أَحَقُ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ اللّهُ عَلَيْنَا وَنَعَنُ أَحَقُ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ اللّهُ عَلَيْنَا وَنَعَنُ أَحَقُ وَدَا دَهُ وَاللّهُ عَلَيْنَا وَنَعَنُ أَحَقُ بِالْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ يُوْتَ سَعَةً مِنَ الْمَالِ قَالَ إِنَّ اللّهَ اصْطَفَنهُ عَلَيْكُمُ وَزَادَهُ وَاللّهُ وَوَلَا اللّهُ وَاللّهُ يُؤْتِي مُلْكَهُ مَن يَشَاءً وَاللّهُ وَسِعُ عَلِيمٌ اللّهُ اللّهُ وَسِعُ عَلِيمٌ اللّهُ وَاللّهُ وَسِعُ عَلِيمٌ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَا الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَا ءَاتَيْنَهَاۤ إِبْرَهِيمَ عَلَىٰ قَوْمِهِ ۚ نَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مَّن نَّشَاءُ ۗ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمُ عَلِيمُ ﴿ (١٠) ﴾ [الأنعام]. (١)

وقد بشر نبي الله إبراهيم بغلام من صفاته أنه عليم، قال ـ تعالى ـ: ﴿ فَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً قَالُواْ لَا تَخَفَّ وَبَشَرُوهُ بِغُلَامٍ عَلِيمٍ ﴿ الذاريات اللهِ اللهِ اللهُ الله

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١/٩٩٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٣٩٦/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٣/١.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/١٠٠.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٧٦٦/.

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ قَالُواْ لَا نَوْجَلُ إِنَّا نُبُشِّرُكَ بِغُلَامٍ عَلِيمٍ ﴿ وَآ ﴾ [الحجر]. (١)

\* \* \* \* \*

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٠٤٩/٢.



# علم الرسول ﷺ:

وسعة علم الرسول ﴿ من شمائله وصفاته الخاصة، فهو ﴿ أتقى الناس وأعلمهم بالله، كما قال ﴿ : ((أنا أتقاكم وأعلمكم بالله)).(١)

وتعليم رسول الله ه من ربه قال ـ تعالى ـ : ﴿ وَلَقَدُ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعْلِمُهُ وَسَانً عَرَبِكُ يُعْلِمُهُ وَهَاذَا لِسَانُ عَرَبِكُ مُعْلِمُهُ وَهَاذَا لِسَانُ عَرَبِكُ مُعْلِمُكُ وَهَاذَا لِسَانُ عَرَبِكُ مُعْلِمِكُ وَالنَّالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ ال

وهو ﴿ يُعلِّم الأمة مما علمه الله. فهو عالم متعلم ومعلم ﴿ . كما قال ـ تعالى ـ: ﴿ رَبَّنَا وَأَبْعَثُ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتُلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِئَبَ وَالْكِئَبَ وَالْكِئَبُ وَالْكِئَبَ وَالْكِئَبَ وَالْكِئَبَ وَالْكِئَبَ وَالْكِئَبَ وَالْكِئَبَ وَالْكِئَبَ وَالْكِئَبَ وَالْكُلُولُ وَالْكِئَبَ وَلَيْكُ وَالْكِئَبَ وَالْكُلُولُ وَالْكُلُولُ وَالْكُلُولُ وَالْكُلُولُ وَالْكُلُولُ وَاللَّهُ وَالْكُلُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْكُلُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْكُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْكُلُولُ وَاللَّهُ وَاللَّالُولُولُولُولُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولُولُولُولُ ولَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّلّ

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ كُمَا آرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِّنكُمْ يَتْلُواْ عَلَيْكُمْ ءَايَنِنَا وَيُكَرِّمُ رَسُولًا مِّنكُمْ مَّا لَمْ تَكُونُواْ تَعَلَمُونَ اللَّهِ وَيُعَلِّمُكُمْ مَّا لَمْ تَكُونُواْ تَعَلَمُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَيُعَلِّمُكُمْ مَّا لَمْ تَكُونُواْ تَعَلَمُونَ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>١) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب الإيمان، باب قول النبي ، أنا أعلمكم بالله وأن المعرفة فعل القلب، ج١٠/١.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٠٧٦/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١١/١.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/١٢١.

والله علم نبيه، وطلب منه أن يدعوه في زيادة العلم، كما قال - تعالى - : ﴿ فَنَعَلَى اللَّهُ ٱلْمَلِكُ ٱلْحَقُ ۗ وَلَا تَعَجُلْ بِٱلْقُرْءَانِ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَى إِلَيْكَ وَحْيُهُۥ وَقُل رَبِّ زِدْنِي عِلْمَا اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ رَّسُولًا يَثْلُواْ عَلَيْكُمْ ءَايَتِ اللَّهِ مُبَيِّنَتِ لِيُخْرِجَ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ مِنَ الظُّلُمَتِ إِلَى النُّورِ وَمَن يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَيَعْمَلُ صَلِحًا يُدْخِلَهُ جَنَّتِ تَجْرِى مِن تَعْتِهَ الْأَثْهَرُ خَالِدِينَ فِيهَ أَبُدَأَ قَدْ أَحْسَنَ اللَّهُ لَهُ رِزْقًا ﴿ اللَّهِ الطلاق اللَّهِ الطلاق اللَّهِ الطلاق اللهِ الللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وقال \_ تعالى \_: ﴿ رَسُولُ مِّنَ اللَّهِ يَنْلُواْ صُحُفًا مُّطَهَرَةً ﴿ آ ﴾ [البينة]. (٣)

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ لَقَدْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمُ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِئنبُ وَٱلْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِى ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَمِران]. (3)

وقال - تعالى -: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى بَعَثَ فِي ٱلْأُمِّيِّ مَنْ مَهُمْ يَتُ لُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنِهِ - وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِنْبَ وَٱلْحِمْعَةَ اللَّهِ عَلَيْهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنْبَ وَٱلْحِمْعَةَ اللَّهِ عَلَيْهِمْ مَا لَكِي ضَلَالِ مُّبِينِ (اللَّهُ مُعَةَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمُ أَمْ عَلَيْهُمْ لَيْعِيْعِ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ

وكان في يعلم أصحابه فضل القرآن، وما خصت به بعض السور والآيات القرآنية من فضائل، والمطلع على كتب التفسير يجد تفصيلات دقيقة على سبيل المثال في فضل الفاتحة، وفي فضل البقرة، وفضل بعض آياتها، مثل آية الكرسي، وآخر آيتين من البقرة، وكذلك فضل سورة الإخلاص، والمعوذتين، وغير ذلك مما يصعب حصره.

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١١٤/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٨٨٩/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج٢٠١٨/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٣/١.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٨٧١.

# واستجابة لأمر الله في قوله - تعالى -: ﴿ وَقُل رَّبِّ زِدْنِي عِلْمًا الله ﴾ [طه]. (١)

كان ﴿ يكثر من دعاء الله بزيادته في العلم، عَنْ عَائِشَةَ ﴿ أَنّ رَسُولَ اللّهِ ﴿ كَانَ إِذَا اسْتَيْقَظَ مِنْ اللّيْلِ قَالَ: ((لا إِلَهَ إِلا أَنْتَ، سُبُحَائكَ اللّهُمّ أَسْتَغْفِرُكَ لِذَنْهِي، وَأَسْأَلُكَ رَحْمَتَكَ، اللّهُمّ زِدْنِي عِلْمًا، وَلا تُزِغْ قَلْهِي بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنِي، وَهَبْ لِي مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً، إِنّكَ أَنْتَ الْوَهّابُ)). (٢)

وكان ﷺ يدعو فيقول: ((اللَّهُمَّ انْفَعْنِي بِمَا عَلَّمْتَنِي وَعَلِّمْنِي مَا يَنْفَعُنِي وَعَلِّمْنِي مَا يَنْفَعُنِي وَرَدْنِي عِلْمًا الْحَمْدُ لِلَّهِ عَلَى كُلِّ حَالِ وَأَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ حَالِ أَهْلِ النَّارِ)). (")

واستجاب الله لنبيه ﴿ قال ـ تعالى ـ : ﴿ سَنُقُرِئُكَ فَلَا تَسَىٰ ٓ ۚ ۚ إِلَّا مَا شَاءَ ٱللَّهُ ۗ إِنَّهُ مَا شَاءَ ٱللَّهُ إِنَّهُ, يَعْلَمُ ٱلْجَهْرَ وَمَا يَخْفَىٰ ۚ ۚ [الأعلى]. (٤)

وقال \_ تعالى \_: ﴿ لَا تُحَرِّكُ بِهِ عَلِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ عَلَيْنَا جَمْعَهُ, وَقُرْءَانَهُ, ﴿ اللَّهُ فَإِذَا وَقَالَهُ وَلَا اللَّهُ اللّ

وعند البخاري في صحيحه (باب ما جاء في العلم وقوله ـ تعالى ـ: ﴿ وَقُلُ رَبِّ زِدْنِي عِلْمًا اللهِ ﴾ [طه]).(١)

<sup>(</sup>۱) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب طرح الإمام المسألة على أصحابه ليختبر ما عندهم من العلم، ج٢/١٦.

<sup>(</sup>۲) انظر: أبو داود في سننه، كتاب الأدب، باب ما يقول الرجل إذا تعارّ من الليل، ج١٦/٤، ح برقم: ٥٠٦١.

<sup>(</sup>٣) انظر: الترمذي في سننه، كتاب الدعوات، باب في العفو والعافية، ج٥٧٨/٥، ح برقم: ٣٥٩٩.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٩٨٥/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٩٤٢/٢.

<sup>(</sup>٦) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب طرح الإمام المسألة على أصحابه ليختبر ما عندهم من العلم، ج١/٢٢.

والقرآن علم أنزله الله على عباده، آيات تتلى إلى يوم القيامة، وله أهميته الأولى في حياة العباد، وبه يتعلمون ويعملون، (۱) قال عبد الله بن مسعود هذ (من أراد علم الأولين والآخرين فليتلو القرآن، وكان هذ من أعلم الناس بالقرآن). (۲)

وعند القرطبي، باب ذكر جُمل من فضل القرآن وقارئه ومستمعه والعامل به. (۲) والعلم يرتبط بالإنسان منذ وجوده. وقد صور القرآن الكريم، نشأة الخلق، ومسيره، ثم مصيره وفصّل ما في الدنيا، وما في الآخرة. (٤)

والنبي لا ينسى ما نزل إليه من ربه، إلا أن يشاء الله له أن ينسى، وإذا نسي النبي فلحكمة يعلمها الله. قال ـ تعالى ـ: ﴿ مَا نَسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ إِخَيْرٍ مِّنْهَا أَوْ مِثْلِهَا أَلَمْ تَعْلَمُ أَنَّ ٱللّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللّهِ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ كُلّ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ كُلّ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ عَلَيْ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُل

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ هِ قَالَ: ((صلَّى بِنَا رَسُولُ اللَّهِ إِحْدَى صلاتَيْ الْعَشِيّ بِنَا رَصُولُ اللّهِ فِي الْمُسْجِدِ فَاتَّكَأَ عَلَيْهَا كَأَنّه غَضْبُانُ وَوَضَعَ يَدَهُ الْيُمْنَى عَلَى الْيُسْرَى وَشَبّك بَيْنَ أَصَابِعِهِ وَوَضَعَ خَدّهُ الْاَيْمَنَ عَلَى الْيُسْرَى وَشَبّك بَيْنَ أَصَابِعِهِ وَوَضَعَ خَدّهُ الأَيْمَنَ عَلَى ظَهْرِ كَفِّهِ الْيُسْرَى وَخَرَجَتْ السيّرَعَانُ مِنْ أَبُوابِ الْمُسْجِدِ فَقَالُوا فَصُرُتْ الصّلاةُ وَفِي الْقَوْمِ أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ فَهَابَا أَنْ يُكَلِّمَاهُ وَفِي الْقَوْمِ رَجُلٌ يُقَالُوا يُقَالُ لَهُ ذُو الْيَدَيْنِ قَالَ يَا رَسُولَ اللّهِ أَنْسِيتَ أَمْ قَصُرَتْ الصّلاة ؟ قَالَ لَمْ أَنْسَ وَلَمُ اللّهِ أَنْسِيتَ أَمْ قَصُرَتْ الصّلاة ؟ قَالَ لَمْ أَنْسَ وَلَمُ اللّهِ أَنْسِيتَ أَمْ قَصُرَتْ الصّلاة ؟ قَالَ لَمْ أَنْسَ وَلَمُ اللّهِ أَنْسِيتَ أَمْ قَصَرُتْ الصّلاة ؟ قَالَ لَمْ أَنْسَ

<sup>(</sup>١) انظر: الطبري، تفسيره، ج١/٢٨؛

وانظر: الذهبي، سيرأعلام النبلاء، ج١/١٧١.

<sup>(</sup>٢) وانظر: الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج١/١٧١.

<sup>(</sup>٣) القرطبي، تفسيره (الجامع لأحكام القرآن)، ج١/٩.

<sup>(</sup>٤) صبحي الصالح، مباحث في علوم القرآن، ص ٤١.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٨١/١.

سلَّمَ ثُمّ كَبّرَ وَسنَجَدَ مِثْلَ سنُجُودِهِ أَوْ أَطْوَلَ، ثُمّ رَفَعَ رَأْسنَهُ وَكَبّرَ ثُمّ كَبّر وَسنَجَدَ مِثْلَ سنُجُودِهِ أَوْ أَطْوَلَ ثُمّ رَفَعَ رَأْسنَهُ وَكَبّر ثُمّ سلَّمَ)).(١)

والعلم الرباني نقله ﷺ عن ربه، فابن عباس وغيره من الصحابة ﷺ، ينقلون عن النبي ﷺ فيما يروي عن ربه، وقال أنس عن النبي ﷺ يرويه عن ربه ﷺ يرويه عن ربكم ﷺ. (۲)

وقد ذكر رسول الله ﷺ بعلم الله ﷺ في مواضع متعددة منها قوله ـ تعالى -: ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطِينِ نَزْئُ فَٱسْتَعِذْ بِٱللَّهِ ۗ إِنَّهُۥ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ السَّ [فصلت].(۳)

وقال \_ تعالى \_: ﴿ وَإِن جَنَحُواْ لِلسَّلْمِ فَاتَّجْنَحْ لَهَا وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ ۚ إِنَّهُ مُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ (١١) ﴿[الأنفال].(١)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَلَا يَحُزُنكَ قَوْلُهُمْ ۖ إِنَّ ٱلْعِـزَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا ۚ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ اللَّهُ اللَّ

وقال \_ تعالى \_: ﴿ قَدْ فَرَضَ ٱللَّهُ لَكُورَ تَحِلَّهَ أَيْمَنِكُمْ ۚ وَٱللَّهُ مَوْلَكُورٌ وَهُو ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ اللَّهُ [التحريم].(٢)

<sup>(</sup>١) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب الصلاة، باب تشبيك الأصابع في المسجد وغيره، ج١/٢٣، ١٢٤؛ ورواه مسلم في صحيحه، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب السهوفي الصلاة والسجود له، ج٢/٨٨، ٨٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب قول المحدث حدثنا أو أخبرنا وأنبائنا...، ج١/١٢، ٢٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٦٥٨/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٨٥١.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٩٣٨.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٨٩٠/٢.

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطِينِ نَزْغُ فَٱسْتَعِذْ بِٱللَّهِ ۚ إِنَّهُۥ سَمِيعُ عَلِيمُ ﴿ الْأَعرافَا. (٢)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ إِذْ يُرِيكُهُمُ ٱللَّهُ فِي مَنَامِكَ قَلِيلًا ۗ وَلَوْ أَرَكَهُمُ صَيْرًا لَقَ شَكَمُ كَثِيرًا لَقَ مَنَامِكَ قَلِيلًا وَلَوْ أَرَكَهُمُ اللَّهُ كَثِيرًا لَقَ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَلَكِنَ ٱللَّهَ سَلَمٌ إِنَّهُ، عَلِيمُ إِذَاتِ ٱلصُّدُورِ لَكَكِنَّ ٱللَّهَ سَلَمٌ إِنَّهُ، عَلِيمُ إِذَاتِ ٱلصُّدُورِ اللَّهُ اللَّلَا اللَّهُ الللللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللللْمُ اللللللْمُ اللللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللللْمُو

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ نَجَسُّ فَلَا يَقْرَبُواْ الْمَشْرِكُونَ نَجَسُّ فَلَا يَقْرَبُواْ الْمَشْرِكُونَ نَجَسُّ فَلَا يَقْرَبُواْ الْمَشْرِكُونَ نَجَسُّ فَلَا يَقْرَبُواْ الْمَشْرِدَ الْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَكَذَا وَإِنْ خِفْتُمْ عَيْلَةً فَسَوْفَ يُغَنِيكُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِ قَالِهُ عَلِيمُ حَكِيمُ اللهِ التوبة اللهِ التوبة اللهُ عَلِيمُ حَكِيمُ اللهُ عَلِيمُ حَكِيمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلِيمُ حَكِيمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلِيمُ حَكِيمُ اللهُ اللهُل

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَإِذْ أَسَرَّ النَّيِّ إِلَى بَعْضِ أَزْوَجِهِ حَدِيثًا فَلَمَّا نَبَّأَتْ بِهِ وَأَظْهَرُهُ ٱللَّهُ عَلَيْهِ عَرَّفَ بَعْضَهُ, وَأَعُضَ عَنْ بَعْضٍ ۚ فَلَمَّا نَبَّاهَا بِهِ عَ قَالَتْ مَنْ أَنْبَأَكَ هَٰذَا ۖ قَالَ نَبَأَنِي ٱلْعَلِيمُ ٱلْخَبِيرُ ﴿ ﴾ [التحريم]. (1)

<sup>(</sup>١) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٨٦٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١١١٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٨٤٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٨٤٥.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٨٧٢.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٨٩٠/.

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَّا أَحَدِ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبَيِّء نَ وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴿ اللَّهِ اللَّاحِزَابِ]. (١)

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ إِن تُبَدُّواْ شَيَّا أَوْ تُخَفُّوهُ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴿ اللَّ [الأحزاب]. (٢)

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ لَوْ خَرَجُواْ فِيكُم مَّا زَادُوكُمُ إِلَّا خَبَالًا وَلاَ وَضَعُواْ خِلَلكُمُ مَا يَبْغُونَ كُمُ أَلِهُ عَلِيمُ إِللَّا خَبَالًا وَلاَ وَضَعُواْ خِلَلكُمُ مَا يَبْغُونَ كُمُ أَلِهُ عَلِيمُ إِللَّهُ عَلِيمُ إِللَّا خَبَالًا وَلاَ وَضَعُواْ خِلَلكُمُ مَا يَبْغُونَ كُمُ أَلَيْهُ عَلِيمُ إِللَّا خَبَالًا وَلاَ وَضَعُواْ خِلَلكُمُ مَا يَبْغُونَ كُمُ مَا يَعْفُونَ كُمُ مَا وَالسَّوْمِةِ السَّالِقُولِينَ عَلَى السَّوْمِةِ السَّالِقُولِينَ عَلَى السَّالِقُولِينَ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ إِلَّا عَلَيْهُ عُلِيكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَالِكُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَمِنَ ٱلْأَعْرَابِ مَن يَتَّخِذُ مَا يُنفِقُ مَغْرَمًا وَيَتَرَبَّصُ بِكُرُ ٱلدَّوَآبِرَ عَ عَلَيْهِ مَ دَآبِرَةُ ٱلسَّوَّةِ وَٱللَّهُ سَمِيعُ عَلِيكُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْكُ

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ خُذَ مِنْ أَمْوَلِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّهِم بَهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمٌّ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنُّ لَهُمُّ وَٱللَّهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ لَآنَ اللهِ التوبة]. (١)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَٱذَ كُرُواْ نِعْمَةَ ٱللّهِ عَلَيْكُمْ وَمِيثَكَهُ ٱلّذِى وَاثَقَكُم بِهِ إِذْ وَقَالَ ـ تعالى ـ: ﴿ وَٱذَ كُمُ مِهِ اللّهَ عَلِيكُمْ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ﴿ ﴾ [المائدة]. (٧)

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٥٠٤/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٥١٣/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٨٥٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٨٨٥.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٩٠٣.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٩٠٥.

<sup>(</sup>٧) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٥٩٤.

وقال ـ تعالى ـ: ﴿قَالُواْ كَذَلِكِ قَالَ رَبُّكِ ۖ إِنَّهُۥ هُوَ ٱلْحَكِيمُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُبَيِّنَ لَكُمْ وَيَهْدِيَكُمْ سُنَنَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ وَيَهْدِيكُمْ سُنَنَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ وَيَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَٱللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمُ اللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمُ النساءا. (٢)

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ وَإِن يُرِيدُواْ خِيَانَنَكَ فَقَدُ خَانُواْ ٱللَّهَ مِن قَبَلُ فَأَمْكَنَ مِنْهُمُ ۗ وَٱللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمٌ الْأَنفالِ. (") ﴿ وَإِن يُرِيدُواْ خِيَانَنَكَ فَقَدُ خَانُواْ ٱللَّهَ مِن قَبَلُ فَأَمْكَنَ مِنْهُمُ ۗ وَٱللَّهُ

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ ٱلْأَعْرَابُ أَشَدُّ كُفْرًا وَنِفَاقًا وَأَجْدَرُ أَلَّا يَعْلَمُواْ حُدُودَ مَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿ ﴿ ﴾ [التوبة]. (١)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَءَاخَرُونَ مُرْجَوْنَ لِأَمْرِ ٱللَّهِ إِمَّا يُعَذِّبُهُمْ وَإِمَّا يَتُوبُ عَلَيْهِمْ وَٱللَّهُ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهِمْ وَاللَّالَةُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عِلْمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُومُ وَالْمُعُلِّمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْ

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ لَا يَزَالُ بُنْيَنَهُمُ ٱلَّذِى بَنَوْا رِيبَةً فِي قُلُوبِهِمْ إِلَّا أَن تَقَطَّعَ قُلُوبِهِمْ إِلَّآ أَن تَقَطَّعَ قُلُوبُهُمُّ وَاللّهُ عَلِيمُ حَكِيمُ ﴿ اللّهِ اللّهُ عَلِيمُ حَكِيمُ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّه

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَإِنَّ رَبُّكَ هُوَ يَحَشُّرُهُمَّ إِنَّهُ, حَكِيمٌ عَلِيمٌ ﴿ الصَّا ﴾ [الحجر]. (٧)

<sup>(</sup>١) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٧٦٦/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٤٦٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٨٥٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٩٠٣/١.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٦٠٨.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٠/١٩.

<sup>(</sup>٧) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٠٤٤/٢.

<sup>(</sup>٨) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٢٨٢/.

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ وَلَا تَهِ نُواْ فِي ٱبْتِغَآءِ ٱلْقَوَّمِ ۚ إِن تَكُونُواْ تَأْلَمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلَمُونَ كَا لَا يَرْجُونَ ۚ وَكَا تَأْلُمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلُمُونَ كَا اللهِ عَلَيمًا حَكِيمًا اللهِ عَلَيمًا عَلَيمًا حَكِيمًا اللهُ اللهُ عَلَيمًا عَلَيمًا عَكِيمًا اللهُ اللهُ عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيمًا اللهُ اللهُ عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيمًا اللهُ اللهُ عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيمًا اللهُ اللهُ عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيمًا اللهُ اللهُ عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيمًا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيْ اللهُ عَلَيمًا عَلَيمُ عَلَيمًا عَل

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَمَن يَكْسِبُ إِثْمًا فَإِنَّمَا يَكْسِبُهُۥ عَلَى فَفْسِهِ ۚ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا اللهِ ﴾ [النساء].(٢)

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَاءَكُمُ ٱلرَّسُولُ بِٱلْحَقِّ مِن رَّبِكُمْ فَعَامِنُواْ خَيْرًا لَكُمُّ وَإِن تَكُفُرُواْ فَإِنَّ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ ﴿ النَّسَاءَ اللهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ ﴿ ﴾ [النساء]. (١)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ ٱتَّقِ ٱللَّهَ وَلَا تُطِعِ ٱلْكَفِرِينَ وَٱلْمُنَافِقِينَ ۗ إِنَّ ٱللَّهُ وَلَا تُطِعِ ٱلْكَفِرِينَ وَٱلْمُنَافِقِينَ ۗ إِنَّ ٱللَّهُ وَلَا تُطِعِ اللَّهُ وَلَا تُطِعِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا تُطِعِ اللَّهُ وَلَا تُطْعِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَا الللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ تُرْجِى مَن تَشَاءُ مِنْهُنَ وَتُعْوِى إِلْيْكَ مَن تَشَاءُ وَمَنِ ٱبْنَعَيْتَ مِمَّنَ عَرَلْتَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكَ خَرَبُ وَيُرْضَيْنَ إِلَيْكَ مَن تَشَاءُ وَهُو يَعْزَبُ وَيَرْضَيْنَ بِمَا

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١/٥٢٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/١٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٥٣٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٥٦٣.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٤٨٠/٢.

ءَانَيْتَهُنَّ كُلُّهُنَّ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي قُلُوبِكُمُّ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا طَلِيمًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيمًا طَلِيمًا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيمًا طَلِيمًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيمًا طَلِيمًا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيمًا طَلِيمًا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيمًا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيمًا عَلَيمًا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيمًا عَلَيْمًا عَلَيْ عَلَيْمًا عَلَيمًا عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيْكُمُ ا

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي أَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ فِى قُلُوبِ ٱلْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوَأَ إِيمَننَا مَعَ إِيمَنِهِمٌ وَلِلَّهِ جُنُودُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلِيمًا عَكِيمًا ﴿ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي مَا عَلَيْهُ عَلَيْهًا عَكِيمًا ﴿ اللَّهُ عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهُ عَلَيْهًا عَلَيْهُ عَلَيْهًا عَلَيْهُ عَلَيْهًا عَلَيْهَا عَلَيْهُ عَلَيْهًا عَلَيْهًا عَلَيْهُ عَلَيْهًا عَلَيْهُ عَلَيْهًا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهًا عَلَيْهُ عَلَيْهًا عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عِلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُونَ أَنْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ أَلِكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُونِ عَلَيْكُونَا عَلَ

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ ثَا ﴾ [الانسان]. (")

وعند نزول القرآن كانت أول آياته نزولاً على الرسول ﴿ ثُذَّكِر بالعلم والقلم. قال ـ تعالى ـ: ﴿ أَقُرا أَ بِالسِّهِ رَبِّكَ اللَّذِي خَلَقَ اللَّهِ خَلَقَ الْإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ اللَّهُ أَوْرَبُكَ وَالقلم. قال ـ تعالى ـ: ﴿ أَقُرا أَ بِالسِّهِ رَبِّكَ اللَّهِ عَلَمٌ ﴾ [العلق]. (٤) فَقُ وقت كان العرب العُلَمُ عَلَمٌ الجهل والأمية والخرافات والأساطير، مع وجود نزر بسيط من العلم والتعليم في المراكز الحضرية.

وكان الرسول ﷺ قبل الهجرة إلى المدينة وبعدها، يحث على العلم

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٥١١/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٧٢٥/.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج٢/١٩٤٨.

<sup>(</sup>٤) لمزيد من التوسع راجع كتاب: الحربي، محمد بن أحمد، إقراء باسم ربك، ط١ ـ نادي جازان الأدبي ١٤٢٢هـ.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١/١٥٠.

والتعليمُّ، (() ويرفع من مكانته في نفوس المسلمين. ولا شك إن لذلك الأمر تأثيره على المسلمين في حب العلم والحرص عليه، بكافة أنواعه ـ كما مر سابقًا ـ واهتم أصحاب السنن بذلك، فوضع البخاري في صحيحه كتابًا سماه (كتاب العلم)، (() أورد فيه ثلاثة وخمسين بابًا، في أحاديث عديدة وشرح آيات مختلفة مثل قوله ـ تعالى ـ: ﴿ أَمَّنَ هُو قَنِتُ ءَانَآءَ ٱليَّلِ سَاجِدًا وَقَايِمًا وَشَرح آيات مختلفة مثل قوله ـ تعالى ـ: ﴿ أَمَّنَ هُو قَنِتُ ءَانَآءَ ٱليَّلِ سَاجِدًا وَقَايِمًا يَعَدُرُ ٱلْأَخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةَ رَبِّهِ قُلُ هَلْ يَسْتَوِى ٱلنِينَ يَعْمُونَ وَٱلنِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكُرُ وَيَرْجُوا رَحْمَةً رَبِّهِ قُلُ هَلْ يَسْتَوى ٱلنِينَ يَعْمُونَ وَٱلنِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكُرُ وَيَشَعُلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحِ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَوْلُوا ٱلْأَلْبَينِ وَمَا أُوتِيتُم مِن ٱلْعِلْمِ إِلَّا قلِيلًا لَي الإسراء: ١٨٥. وقوله ـ تعالى ـ: ﴿ وَيَسْعَلُونَكُ عَنِ ٱلرُّوحِ قُلِ ٱلرُّوحِ مِنَ الْعِلْمِ إِلَّا قلِيلًا ﴾ [الإسراء: ١٨٥. وقوله ـ تعالى ـ: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ وَٱلدَّوَآتِ وَٱلأَنْعَمِ مُغْتَلِفٌ ٱلْوَنَهُ وَكُذَلِكُ إِنَّالِكُ إِنَّامًا يَغْشَى ٱللّهَ مِنْ عَلَيْهُ مِنْ النَّاسِ وَٱلدَّوَآتِ وَٱلْأَنْعَمِ مُغْتَلِفٌ ٱلْوَنَهُ وَلَالكُ إِنَّالَاكُ إِنَّالَاكُ إِنَّالَاكُ إِنَّالِكُ النَّاسِ وَٱلدَّوَآتِ وَاللَّاعَمِ اللَّاعَامِ اللهُ الْوَلَادُ وَلَاكَ إِنَّالَاكُ إِنَّالَاكُ إِنَّالِكُ إِنَّالِكُ إِنَّالَاكُ إِنَّالِكُ إِنَّالِكُ إِنَّالِكُ إِنَّالِكُ إِنَّالِكُ إِنَّالِكُ إِنَّالِكُ إِنَّالِكُ إِنَالِكُ إِنَّالِكُ إِنَّالِكُ إِنَا اللْمَرَاءِ وَلَيْكُومُ وَلَا الْمَامِولِهُ الْفَالْمُورُ الْمُؤْلِيَالِكُ إِلَى اللّهُ عَنِينَ عَفُولُ اللْمُولِي اللْمَامِولِي اللْمَلْمُ وَلَا اللْمَامِينَ عَلَيْلُونَ اللّهُ عَنِيزَعُمُونَ اللْمَامُ وَلَا اللّهُ عَنِيزَعُومُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَنِيزُ عَفُولُ اللّهُ عَنِيزَعُومُ اللّهُ اللّهُ عَنِيزُ عَفُولُ اللْمُلِلَاكُ اللْمَلْمُ اللّهُ عَنِيزَعُومُ اللّهُ وَلَالُولُ اللّهُ عَلَيْلُولُ اللّهُ اللّهُ عَنِيزُ عَفُولُ الللّهُ عَنِيزُلْمِلَا الللّهُ عَلَيْلُولُ اللّهُ اللّهُ عَنِي اللّهُ عَنِي أَلْلُعُومُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْلُولُ اللّهُ عَنِي اللّهُ عَنْم

وقد قال الرسول ﴿ : ((لا حَسندَ إلا فِي اثْنَتَيْن، رَجُلٌ آتَاهُ اللَّهُ مَالاً فَسئلِّطَ عَلَى هلَكَّتِهِ فِي الْحَقِّ، وَرَجُلٌ آتَاهُ اللَّهُ الْحِكْمَةَ فَهُوَ يَقْضِي بِهَا وَيُعَلِّمُهَا)). (٣)

وكان الرسول الله المتعلم بتعليم الآخرين، فقد حثّ النبي وفد عبد القيس على تعليم قومهم، فقال لهم: ((ارْجِعُوا إِلَى أَهْلِيكُمْ فَعَلِّمُوهُمْ)).(1)

\* \* \* \* \*

(۱) لمزيد من التوسع راجع كتاب: الوكيل: محمد السيد، الحركة العلمية في عصر الرسول وخلفائه الراشدون، ط١ - جدة: دار المجتمع ١٤٠٦هـ.

<sup>(</sup>٢) انظر: صحيح البخاري، الكتاب الثالث، كتاب العلم، وفيه (٥٣) بابًا من الح برقم: ٥٩ إلى الح برقم: ١٣٤.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ح برقم: ٧٣، وسيأتي تفصيل أكثر عن الحكمة في هذا المجلد.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري في صحيحه، ح برقم: ٨٧.

#### <del>acas Bara</del>

#### القراءة والكتابة في حياته هي:

تأتي الكتابة عند الحديث عن العلم، فهي قيد العلم، ومجال حفظه وتناقله عبر الأماكن والبلدان والأزمان، ولا بد من التأكيد على حال النبي وأن أميته معجزة له، قال ـ تعالى ـ: ﴿ وَمَا كُنتَ لَتُلُواْ مِن مَبِّلِهِ عِن كِنَبِ وَلَا تَعْظُدُهُ بِيَمِينِكَ إِذَا لَا رُبَّابِ ٱلْمُبْطِلُونَ ﴾ [العنكبوت]. (١)

وجاءت تسمية سورة من سور القرآن الكريم بالقلم وفيها قوله \_ تعالى \_: ﴿ نَ وَالْقَالِمِ وَمَا يَسَطُرُونَ ﴿ القلم]. (٣)

ومع القلم تذكير بالعلم، وأنه من الله وبأهم أدواته وهو القلم، الذي يكتب به العلم، في وقت كان العرب يسودهم الجهل والأمية والخرافات والأساطير، مع وجود نزر بسيط من التعليم في المراكز الحضرية. وخصوصًا عن أهل الكتاب في بلاد العرب.

روى عُبَادَةً بْنِ الصَّامِتِ قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ ﴿ يَقُولُ: ((أَوَّلُ مَا خَلَقَ اللَّهُ النَّبَيُ النَّهَ مَا أَكْتُبُ؟ قَالَ: الْقَدَرُ قَالَ: فَكَتَبَ مَا الْقَلَمُ، ثُمَّ قَالَ لَهُ: اكْتُبْ. قَالَ: وَمَا أَكْتُبُ؟ قَالَ: الْقَدَرُ قَالَ: فَكَتَبَ مَا

<sup>(</sup>١) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٤٣٩/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج٢/٢٠١٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٩٠٢/٢.

يَكُونُ وَمَا هُوَ كَائِنٌ إِلَى أَنْ تَقُومَ السَّاعَةُ)).<sup>(1)</sup>

ولعل من الصعب متابعة انتشار الكتابة بين المسلمين قبل الهجرة وتمييزهم عن غيرهم.

وفي مكة كان هم الرسول وحماية المسلمين وتبليغ الدعوة، ومع ذلك وجد بين الصحابة من يعرف القراءة والكتابة، حيث عرف المسلمون قيمة الكتابة من أول البعثة، فنحن نجد أن فاطمة بنت الخطاب وزوجها سعيد بن زيد في مكة كانا يقرآن سورة طه من صحيفة بين أيديهم مع خباب بن الأرت، وذلك حين دخل عليهم عمر بن الخطاب واكتشف إسلامهم.

وحين صعب عليه في إقامة مجتمع مسلم في مكة، سعى في لمعاهدة الأنصار في العقبة للهجرة إليهم وبناء مجتمع مسلم، يكون فيه للعلم والمعرفة مكانة خاصة، ولا شك أن الكتابة أهم ما يرتبط بالعلم من أدواته وحفظه، وحين هاجر في كانت الكتابة في المدينة تتركز بالدرجة الأولى لدى اليهود، الذين كانوا يعرفون الكتابة والقراءة ويعلمونها أبناءهم فيما يعرف بالمدارس، (٦) وكان تركيزهم في وقتها على الحروف العبرية، يكتبون بها اللغة العربية، يشاركهم في ذلك الأوس والخزرج. وقد تعلم على يهود بعض من الأوس والخزرج، منهم بعض كتاب النبي في من الأنصار. (١)

<sup>(</sup>۱) أحمد في المسند، حَدِيثُ عُبَادَةً بْنِ الصَّامِتِ، ح برقم: ٢٢١٨٥؛ ورواه الترمذي في سننه، ح برقم: ٢١٧٥؛

أبو داود في سننه، بَابٌ فِي الْقَدَرِ، ح برقم: ٤١٤١؛

ابن أبي شيبة في مصنفه، بَابُ أُوَّلِ مَا فُعِلَ وَمَنْ فَعَلَهُ، ح برقم: ٣٥٢٧١.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام، السيرة النبوية، ج١/٣٤٥؛ وانظر: عبد العزيز العُمري، رسول الله وخاتم النبين \_ دين ودولة \_ (إسلام عمر بن الخطاب ).

<sup>(</sup>٣) راجع: محمد العيد الخطراوي، المدينة في العصر الجاهلي، ص ٩٩.

<sup>(</sup>٤) انظر: مصطفى الأعظمي كُتاب النبي ﷺ، ط١ ـ بيروت: المكتب الإسلامي ١٤٠١هـ.

ومع أن المسلمين يقدرون قيمة الكتابة منذ نزول آيات سورة القلم، وقد حث على انتشار الكتابة والقراءة، فكان تعلم القراءة والكتابة من أهداف كثير من الصحابة على المدينة بعد الهجرة. وكان عبادة بن الصامت على يُعلم أصحاب الصنّفة القراءة والكتابة.(١)

ولعل أهمية حقوق الآخرين وضرورة توثيقها تعد دافعًا رئيسيًا للكتابة. وهذا ما أشارت إليه أطول آية في القرآن الكريم التي عرفت بآية الدَّين في

(١) د. أكرم العُمري المجتمع المدني في عهد النبوة القسم الأول ص ٩٦.

<sup>(</sup>٢) ابن القيم، زاد المعاد، ص ٦١؛ انظر: عبد العزيز العُمري، رسول الله وخاتم النبيين ـ دين ودولة ـ، (غزوة بدر)، القسم الثالث ، ص ٦٠٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: مصطفى الأعظمي، كُتَاب النبي ﴿ ، ص ١٧٩؛ وانظر: محمد حميد الله ، الوثائق السياسية للعهد النبوي والخلافة الراشدة؛ وأحمد عبد الرحمن عيسى، كتاب الوحي، ط١٠ ـ الرياض: دار اللواء ١٤٠٠هـ؛ وجمال الدين أبي عبد الله محمد بن أبي حديدة، المصباح المضيء في كتاب النبي ﴿ .

قوله - تعالى - : ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ إِذَا تَدَايَنَمُ بِدَيْنٍ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَحَّى فَآحَتُبُوهُ وَلَيَكْتُ بَيْنَكُمْ كَاتِكُ بِالْعَدْلِ وَلَا يَأْبَ كَاتِبُ أَن يَكُنُبَ حَمَا عَلَمَهُ ٱللَّهُ فَلْيَحْتُ بَيْنَكُمْ حَاتِبُ بِالْعَكْدِلِ وَلَا يَتْ اللّهَ رَبَّهُ وَلَا يَبْخَسَ مِنْهُ شَيْئًا فَإِن كَانَ ٱلّذِى عَلَيْهِ ٱلْحَقُ وَلَيْتَقِ ٱللّهَ رَبَّهُ وَلَا يَبْخَسَ مِنْهُ شَيْئًا فَإِن كَانَ ٱلّذِى عَلَيْهِ ٱلْحَقُ الْحَقُ وَلَيْتَقِ ٱللّهَ رَبَّهُ وَلَا يَبْخَسَ مِنْهُ شَيْئًا فَإِن كَانَ ٱلّذِى عَلَيْهِ ٱلْحَقْ اللّهِ وَلَيْهُ وَلَا يَلْمُ وَلَيْكُمُ وَلَا يَبْخَلُ وَلِيَّهُ وَالْمَالِ وَلِيَّهُ وَالْمَالِ وَلِيَّهُ وَالْمَالُولُ وَلِيَّهُ وَالْمَالُولُ وَلِيَّهُ وَاللّهُ وَالْمَالُولُ وَلِيَّالًا وَلِللّهُ وَالْمَادُواْ وَلا تَشْهِدُوا وَلا تَشْهِدُوا اللّهُ وَالْمَا وَلَا مَا وَكُولُ وَلا يَلْمُ اللّهُ وَالْمَا وَلَا مَا وَكُولُ وَلا يَلْمُ وَاللّهُ وَالْمَا وَلَا مَا وَكُولُ وَلا تَشْهِدُوا وَلا تَشْهُولُوا وَلا تَسْهُ وَالْمَا وَاللّهُ وَاقُومُ لِلشّهَالَا وَاللّهُ وَالْمَادُولُ وَلا يَعْفُوا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

وعُرف أن بعض النساء كنّ يُجدن الكتابة ويعلِّمنها بعض النساء في عصر الرسول في ولا شك أنه بإقرار عصر الرسول في ولا شك أنه بإقرار منه، فقد ورد أن الرسول في قال للشفاء بنت عبد الله ـ وهي من بني عدي ابن كعب من قريش ـ أسلمت وهاجرت إلى المدينة ((أَلا تُعلِّمِينَ هَنهِ رُقْيَةَ النَّمْلَةِ كَمَا عَلَّمْتِيهَا الكِتَابَةَ)).(٢)

وإذا كانت الشفاء قد علمت أم المؤمنين حفصة الكتابة فإنه لا يستبعد أنها علَّمت غيرها من النساء. كما أنه وجد غيرها من معلمات النساء القراءة والكتابة في المدينة في العصر النبوي. (٢) ونحن نعلم أن الحث على العلم

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج٢ / ٣٤٠ ـ ٣٤٢.

<sup>(</sup>٢) ابن القيم، زاد المعاد، ج١٨٤/٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: عبد العزيز العُمري، الحرف والصناعات في الحجاز في العصر النبوي، (القراءة والكتابة)، ص ٣٥.

والتعلم الوارد في السنة النبوية وقبله في القرآن الكريم ليس خاصًا بالرجال دون النساء، بل عامًّا للأمة بكافة أجناسها وأعمارها وفئاتها. وقد أكد ابن القيم جَوَازُ تَعْلِيمِ النِّساءِ الْكِتَابَةَ. (۱) ولا شك أنه استقاه من أدلة متعددة خدمت الموضوع.

وكان ﴿ يوجه تعليمه للنساء، وعن عبد الرحمن بن عوف ﴿ أن رسول الله ﴿ قال: ((إذا صلّت المرأة خمسها، وصامت شهرها، وحفظت فرجها، وأطاعت زوجها، قيل لها: ادخلي الجنة من أيِّ أبواب الجنة شئت)).(')

ولعل تصور عدد الكتّاب في المدينة قبل هجرة النبي وارتفاع عددهم بعد الهجرة بحوالي أربع سنوات. يعطينا انطباعًا عن مدى انتشار الكتابة في المدينة، وبتأثير مباشر من الرسول وأحكام الشريعة وتطبيقها، حيث من المتوقع أن العدد تضاعف ثلاث أو أربع مرات. باب ما يذكر في المناولة وكتاب أهل العلم بالعلم إلى البلدان وقال أنس نسخ عثمان المصاحف فبعث بها إلى الآفاق. أعن ابن عباس في: ((أن رسول الله بعث بكتابه رجلاً، وأمره أن يدفعه إلى عظيم البحرين)).

(۱) انظر: ابن القيم زاد المعاد، ج١٨٤/٤.

<sup>(</sup>۲) رواه الإمام احمد في مسنده، ج۲/۳۰۷ ح برقم: ١٦٦١ (طبعة أحمد شاكر)؛ ورواه ابن حبان في صحيحه، ج٩/٤٧١، ح برقم: ٤١٦٣؛

ورواه الطبراني في المعجم الأوسط، ج٨/ ٣٣٩؛

ورواه الهيثمي في مجمع الزوائد، ج٤/٣٠٦، ح برقم: ٨٨٠٥ (مع اختلاف في الألفاظ).

<sup>(</sup>٣) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب ما يذكر في المناولة وكتاب أهل العلم بالعلم وقال أنس نسخ عثمان المصاحف فبعث بها إلى الآفاق، ج١/٢٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب ما يذكر في المناولة وكتاب أهل العلم بالعلم ... إلخ، ج٢٣/١، ٢٤.

عن أنس بن مالك هُ قال: ((كتب النبي هُ كتابًا أو أراد أن يكتب فقيل له: إنهم لا يقرءون كتابًا إلا مختومًا فاتخذ خاتمًا من فضة نقشه "محمد رسول الله"، كأني أنظر إلى بياضه في يده)).(١)

\* \* \* \* \*

<sup>(</sup>۱) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب ما يذكر في المناولة وكتاب أهل العلم بالعلم ... إلخ، ج٢٣/١، ٢٤.

#### acti Vision

#### علمه ﷺ بالأديان والمذاهب:

قابل ﴿ كفار قريش ودينهم باطل ولا حجة لهم، ومناقشة القرآن الكريم لعقائدهم فيها وضوح وجلاء، مع أنهم دخلوا في حوار مع النبي ، لكنهم بلا علم يذكر.

ولعل كثرة الحديث في القرآن الكريم عن بني إسرائيل وعن أنبيائهم، وعن قصصهم تبين مدى علم رسول الله في بدينهم، وهو في أعلم الناس بالقرآن وبتأويله، وقد قابل في عددًا من يهود قبل الهجرة. وقد جرى بين رسول الله في ويهود وخصوصًا في المدينة بعد هجرته في لقاءات عديدة، ومناقشات لما هم عليه، بعضها في مدارس يهود وبين علمائهم، كان يحدثهم بما في توراتهم، بما يظهر أنه أعلم منهم بدينهم وكتابهم.

روي عن الفلتان بن عاصم، وذكر أن خاله قال: (كنت جالسًا عند النبي إذ شَخَص بصرُه إلى رجل؛ فإذا يهودي عليه قميص وسراويل ونعلان، قال: فجعل النبي يكلمه، وهو يقول: يا رسول الله؛ فقال رسول الله: "أتشهد أني رسول الله؟" قال: لا. قال رسول الله: "أتقرأ التوراة؟" قال: نعم. قال: "أنقرأ الإنجيل؟" قال: نعم. قال: "القرآن؟" قال: لا، ولو تشاء قرأته. فقال النبي: "فِبمَ تقرأ التوراة والإنجيل أتجدني نبيًا؟" قال: إنا نجد نَعْتَك ومخرجك؛ فلما خرجت رجونا أن تكون فينا، فلما رأيناك عرفنا أنك لست به. قال رسول الله: "ولِمَ يا يهودي؟" قال: إنا نجده مكتوبًا يدخل من أمته

<sup>(</sup>۱) انظر: محسن بن محمد بن عبد الناصر، حوار الرسول هي مع اليهود، الكويت: دار الدعوة للنشر والتوزيع ١٤٠٩هـ.

<sup>(</sup>۲) انظر: ابن ڪثير، تفسيره، ج١/٢٢٠.

سبعون ألفًا بغير حساب، ولا نرى معك إلا نفرًا يسيرًا. فقال رسول الله: "إن أمتى لأكثر من سبعين ألفًا ، وسبعين ألفًا"). (١)

والنبي ﴿ كَان يُلْزِم أَهِل الكتاب بِمَا فِي كتبهم من العلم، وينعى عليهم مخالفتهم لما جاءت به رسلهم، وكانوا؛ لعلمهم بالكتاب يوجهون أسئلة تشتمل على شيء من الدقة والمعرفة، وإن كانوا ضالين على علم. (٢)

قال ـ تعالى ـ: ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَهُهُ هُوَدُهُ وَأَصَلَهُ ٱللَّهُ عَلَى عِلْمِ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ عَلَى عَلَى بَصَرِهِ عِشَوَةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ ٱللَّهِ ۚ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى بَصَرِهِ عِشَوَةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ ٱللَّهِ ۚ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلْمِ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّالَةُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّه

وفي قصة رجم الزاني اليهودي واليهودية ما يدل على معرفته ما في توراة يهود، فقد روى عَنِ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ قَالَ: ((مَرُّوا عَلَى رَسُولِ اللَّهِ بِيهُودِيًّ قَدْ حُمِّمَ وَجْهُهُ، وَهُوَ يُطَافُ بِهِ، فَنَاشَدَهُمْ: مَا حَدُّ الزَّانِي فِي كِتَابِهِمْ؟ قَالَ: فَدْ حُمِّمَ وَجْهُهُ، وَهُوَ يُطَافُ بِهِ، فَنَاشَدَهُ النَّبِيُّ فَي: مَا حَدُّ الزَّانِي فِي كِتَابِكُمْ؟ فَأَكَالُوهُ عَلَى رَجُلِ مِنْهُمْ، فَنَشَدَهُ النَّبِيُّ فَي: مَا حَدُّ الزَّانِي فِي كِتَابِكُمْ؟ فَقَالَ: الرَّجْمُ، وَلَكِنْ ظَهَرَ الزِّبَا فِي أَشْرَافِنَا، فَكَرِهْنَا أَنْ يُتْرَكَ الشَّرِيفُ وَيُقَامُ عَلَى مَنْ دُونَهُ، فَوَضَعْنَا هَذَا عَنَّا، فَأَمَرَ بِهِ رَسُولُ اللَّهِ فَ فَرُجِمَ، ثُمَّ وَلُحِمْ، ثُمَّ إِنِّي أَوَّلُ مَنْ أَحْيَا مَا أَمَاتُوا مِنْ كِتَابِكَ)). (٣)

وقد قابل ﷺ عددًا من زعماء النصرانية وعلمائها، فكان يناقشهم في

<sup>(</sup>١) انظر: محمد إبراهيم الحمد، الحوارفي السنة النبوية، ص ٨١.

<sup>(</sup>٢) الهيثمي، مجمع الزوائد، ج٤٠٧/١٠؛

ابن كثير في صحيح السيرة النبوية، ص ٧٤؛

انظر: محمد إبراهيم آل حمد، الحوارفي السنة النبوية، ص ٨١.

<sup>(</sup>٣) ابن أبي شيبة في مصنفه، مَسْأَلَةُ رَجْمِ الْيَهُودِيِّ وَالْيَهُودِيَّةِ، ح برقم: ٣٥٣٩٧؛

وروا مسلم في صحيحه، كتاب الحدود، بابُ رَجْمِ الْيَهُودِ أَهْلِ الذِّمَّةِ فِي الزِّنَى، ج١٢٢/٥،

١٢٣؛ ورواه ابن ماجه في سننه، كتاب الحدود، بَابٌ رجم اليهودي واليهود، ج٢/٨٥٥؛

رواه الترمذي في سننه، كتاب الحدود، باب في رجم أهل الكتاب، ج٤٣/٤، ٤٤، ح برقم: ١٤٣٦، ١٤٣٧؛

ورواه أبو داود في كتاب الحدود، باب في رجم اليهوديين، ص ٧٩٨.

acti Usaa

وقد قابل عددًا من زعماء النصرانية وعلمائها، فكان يناقشهم في دينهم، باللتي هي أحسن، فيتضح لهم أنه أعلم بدينهم منهم، وقوله الله هي: ﴿ وَلَا تُجَدِلُوٓا أَهۡلَ ٱلۡكِتَبِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحۡسَنُ إِلَّا ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْهُم ۗ ﴾ [العنكبوت]. (۱)

وقوله - تعالى -: ﴿ أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم

وفي قصة إسلام عبد الله بن سلام ما يدل على مناقشته الله بن سلام قبيل إسلامه، وليهود قبل علمهم بإسلامه، وعلمه الله بما هم عليه، وعلمهم بصدقه. (٢)

وقوله ـ تبارك وتعالى ـ: ﴿ وَلَا يَجُرِ مَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَىٰ أَلَّا تَعَدِلُواْ أَعَدِلُواْ هُوَ أَقَرَبُ لِلتَّقُوكَ ﴾ [المائدة]، ('' وكان ﴿ يتمثل ما في الآيات في حواره مع أهل الكتاب عمومًا، وهو أعلم بدينهم منهم، وقد صرح ﴿ بذلك في لقائه بعدي بن حاتم ﴿ قبل إسلامة حال كونه قسيسًا.

وقصته مع عدي بن حاتم الطائي، القس حين كانت النصرانية تنتشر في عدد من الحواضر والقبائل في بلاد العرب. وكان أهلها أهل كتاب ذوي علم. وقد وصلتهم دعوة النبي ، فكان لبعضهم وفود وأفراد قابلوا الرسول و آمنوا به. (٥) وكانت صلات رسول الله و تحقيقًا لعالمية رسالته ورحمته الشاملة لكل أهل الأرض. كما أن علمهم بالأنبياء السابقين،

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٤٣٨/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٠٨١/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن حجر، الإصابة، ج٢٣٠/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٥٨٦ ـ ٥٩٣.

<sup>(</sup>٥) انظر: الفصل الخاص بالوفود عند فاروق حمادة، العلاقات الإسلامية النصرانية في العهد النبوى، ص ٩٣.



areat Ussa-

وانتظارهم لآخر الأنبياء وخاتمهم كان مما يميزهم عن غيرهم ومن وفودهم.

وقد توجه عدي بن حاتم بعد ذلك من الشام إلى المدينة المنورة لمقابلة رسول الله وذلك في أواسط السنة التاسعة من الهجرة. (١)

(وحين وصل المدينة استشرفه الناس. ويظهر أنه وصل بشكل ملفت للنظر سواء في لباسه أم في موكبه، وربما من يرافقه، بحيث لفت أنظار أهل المدينة إليه، ثم دخل المسجد على رسول الله ١١ فسلم عليه فقال: من الرجل؟ فقلت: عدى بن حاتم فقام رسول الله ﷺ فانطلق بي إلى بيته، فوالله إنه لعامد بي إليه إذ لقيته امرأة ضعيفة كبيرة فاستوقفته، فوقف لها طويلاً تكلمه في حاجتها، قال: قلت في نفسى والله ما هذا بملك، قال: ثم مضى بي رسول الله ﷺ حتى إذا دخل بي بيته تناول وسادة من أدم محشوة ليفًا، فقذفها إلى فقال: اجلس على هذه قال: قلت: بل أنت فاجلس عليها، فقال بل أنت، فجلست عليها، وجلس رسول الله ، بالأرض، قال: قلت في نفسى: والله ما هذا بأمر ملك. ثم قال: إيه يا عدى بن حاتم ألم تك ركوسيًا؟ (٢) قال قلت: بلى. قال: أو لم تكن تسير في قومك بالمرباع؟ قال: قلت: بلى، قال: فإن ذلك لم يكن يحل لك في دينك؛ قال قلت: أجل والله. قال: وعرفت أنه نبى مرسل يعلم ما يُجهل، ثم قال: لعلك يا عدى إنما يمنعك من دخول في هذا الدين ما ترى من حاجتهم، فوالله ليوشكن المال أن يفيض فيهم حتى لا يوجد من يأخذه. ولعلك إنما يمنعك من دخول فيه ما ترى من كثرة عدوهم وقلة عددهم، فوالله ليوشكن أن تسمع بالمرأة تخرج من القادسية على

<sup>(</sup>۱) من رواية بن أبي شيبه، المغازي، ص ١٤٢.

 <sup>(</sup>۲) الركوسية: من مذاهب النصرانية المعروفة في زمن النبي (انظر: المعجم الوسيط، ص٣٦٩).

بعيرها (حتى) تزور هذا البيت لا تخاف. ولعلك إنما يمنعك من دخول فيه أنك ترى أن الملك والسلطان في غيرهم، وإيم الله ليوشكن أن تسمع بالقصور البيض من أرض بابل قد فتحت عليهم، قال: فأسلمت.

وكان عدي يقول قد مضت اثنتان وبقيت الثالثة والله لتكونن، قد رأيت القصور البيض من أرض بابل قد فتحت، وقد رأيت المرأة تخرج من القادسية على بعيرها لا تخاف حتى تحج هذا البيت، وأيم الله لتكونن الثالثة ليفيضن المال حتى لا يوجد من يأخذه).(١)

وقد انتهت مقابلة عدي بإسلامه على يد رسول الله عن اقناع تام اتضحت من خلال حديثه عن لقائه مع رسول الله في، ومن خلال ما رأى من تواضعه في وكرمه وحسن خلقه ومعرفته بالنصرانية وأصلها وما أصابها من انحراف. وما كان يقوم به عدي من أخذ المرباع من النصارى وهو محرم عليه. ولعله حاور الرسول في في أكثر من موقف وأكثر من يوم أثناء وجوده في المدينة. ومن ذلك أنه (دخل على رسول الله في وفي عنق عدي صليب من فضة فقرأ رسول الله في هذه الآية: ﴿ أَتَّكَذُوا الْحَبَارَهُم وَرُهُبَنَهُم الله عن دُوبِ الله وَالله في وفي عنق عدى التوبة، أربكا بين دُوبِ الله والمربيح أبن مربيم وما أيركوا إلا ليعبدوهم فقال: بلى انهم حرموا عليهم الحلال وأحلوا لهم الحرام، فاتبعوهم فذلك عبادتهم إياهم، وقال رسول الله في: يا عدي، ما تقول؟ أيفرك أن يقال: الله أكبر؟ فهل تعلم شيئًا أكبر من الله؟ ما يفرك؟ أيفرك أن يقال لا إله إلا الله؟ فهل تعلم من إله غير الله؟ ثم دعاه يفرك؟ أيفرك أن يقال لا إله إلا الله؟ فهل تعلم من إله غير الله؟ ثم دعاه

<sup>(</sup>۱) الطبري، تاريخه، ج٣/١٥٠؛ وانظر: رواية البخاري في صحيحه؛ وانظر: ابن أبي شيبة، المغازى، ص ١٤٢؛ وابن هشام، السيرة النبوية، ج٤/٨١٠.



للإسلام فأسلم وشهد شهادة الحق).(١)

### وتتضح معرفته بجلاء بالنصرانية مع وفد نصارى نجران:(``

وهي منطقة واسعة في جنوب الجزيرة العربية، (٣) تقطنها قبائل متعددة وبها حواضر مختلفة، وقد انتشرت فيها النصرانية وقويت قبل الإسلام.

كانت ترتبط بعلاقات قوية مع نصارى العرب في بلاد الشام وشمال الجزيرة العربية، وكذلك الحبشة. (3) ويقع بينهم تبادل ثقافي ديني، حيث ينتقل علماء النصرانية العرب، منها وإليها. ولذلك عُدت معقلاً قويًا للنصارى في عهد النبي في. (٥) وقد عرفوا دعوة الرسول في قبل هجرته من مكة، (١) كما ثبت بطرق مختلفة سماع الرسول في لقس بن ساعدة الإيادي أسقف نجران في زمانه وهو يخطب في سوق عكاظ. (٧)

وقد كتب رسول الله إلى نصارى نجران كتابًا. فلما أتى أسقفها الكتاب فقرأه، وذعر ذعرا شديدًا، وبعث إلى رجل من علماء النصرانية في نجران، فتبادلوا الرأي، ثم أمر الأسقف بالناقوس فضرب به، ورُفعت النيران والمسوح في الصوامع. وكذلك كانوا يفعلون إذا فزعوا بالنهار، وإذا كان فزعهم ليلاً ضربوا بالناقوس، ورفعت النيران في الصوامع. فاجتمعوا

<sup>(</sup>۱) ابن ڪثير، تفسيره، ج١/٤٧٨.

<sup>(</sup>٢) وضع البخاري في صحيحه، كتاب المغازي، باب قصة أهل نجران، ج٥/١٢٠.

<sup>(</sup>٣) الحموى، معجم البلدان، ج٥/٢٦٦.

<sup>(</sup>٤) جواد علي، المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، ج٦١٤/٦.

<sup>(</sup>٥) جواد على، المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، ج١١٦/٦.

<sup>(</sup>٦) انظر: محمد بن عوض العتيبي، نجران في عصر النبوية والخلافة الراشدة، رسالة ماجستير مقدمة لقسم التاريخ والحضارة بجامعة الإمام، ص ١٩.

<sup>(</sup>٧) انظر: جواد علي، المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام، ج١٦٦٦.

حين ضرب بالناقوس ورفعت المسوح أهل الوادي أعلاه وأسفله ـ وطول الوادي مسيرة يوم للراكب السريع، وفيه ثلاث وسبعون قرية، وعشرون ومائة ألف مقاتل ـ فقرأ عليهم كتاب رسول الله ، وسألهم عن الرأي فيه، فاجتمع رأي أهل الرأي منهم على أن يبعثوا وفدًا منهم للرسول ...(()

ونتيجة تباحث علمائهم وتبادل الرأي قدم منهم ستون راكبًا: منهم أربعة وعشرون رجلاً من أشرافهم، منهم ثلاثة نفر إليهم يؤول أمرهم (العاقب) أمير القوم وذو رأيهم وصاحب مشورتهم، والذي لا يصدرون إلا عن رأيه وأمره، واسمه عبد المسيح، و(السيد) ثمالهم وصاحب رحلهم ومجتمعهم، واسمه الأيهم، وأبو حارثة بن علقمة أخو بني بكر بن وائل (أسقفهم) وحبرهم وإمامهم وصاحب مدراسهم.

وكان أبو حارثة قد شرف فيهم ودرس كتبهم. وكانت ملوك الروم من أهل النصرانية قد شرفوه ومولوه وأخدموه، وبنوا له الكنائس وبسطوا عليه الكرامات لما يبلغهم عنه، من علمه واجتهاده في دينهم.

وصل الوفد المدينة ووضعوا ثياب السفر عنهم ولبسوا حللاً لهم يجرونها من الحبرة وخواتيم الذهب، ثم انطلقوا حتى أتوا رسول الله في فسلموا عليه، فلم يرد عليهم السلام وتصدوا لكلامه نهارًا طويلاً فلم يكلمهم، وعليهم تلك الحلل والخواتيم الذهب، فانطلقوا يتبعون عثمان بن عفان وعبدالرحمن بن عوف وكانا معرفة لهم، كانا يخرجان العير في الجاهلية إلى نجران فيشترى لهما من برها وثمرها وذرتها، فوجدوهما في ناس من الأنصار والمهاجرين في مجلس فقالوا: يا عثمان ويا عبد الرحمن إن نبيكم

<sup>(</sup>۱) ابن ڪثير، تفسيره، ج١/٣٧٠، ٣٧١.

<del>acas Boon-</del>

كتب إلينا بكتاب فأقبلنا مجيبين له، فأتيناه فسلمنا عليه فلم يرد علينا سلامنا، وتصدينا لكلامه نهارًا طويلاً فأعيانا أن يكلمنا، فما الرأي منكما أنعود؟ فقالا لعلي بن أبي طالب وهو في القوم: ما ترى يا أبا الحسن في هؤلاء القوم؟ فقال علي لعثمان وعبد الرحمن ما أرى أن يضعوا حللهم هذه وخواتيمهم ويلبسوا ثياب سفرهم ثم يأتوا إليه، ففعل الوفد ذلك فوضعوا حللهم وخواتيمهم ثم عادوا إلى رسول الله ، فسلموا عليه فرد سلامهم. (۱)

وقال رسول الله الله المسقف نجران: ((يا أبا الحارث أسلم، فقال: إني مسلم، قال: يا أبا الحارث أسلم، قال: قد أسلمت قبلك، قال نبي الله: كذبت، منعك من الإسلام ثلاثة: دعاؤك لله ولدًا، وأكلك لحم الخنزير، وشربك الخمر)).(٢)

وقد دارت بينهم وبين رسول الله ها مناقشات طويلة، حيث قال رئيسهم لرسول الله ها تشتم صاحبنا وتقول إنه عبد الله، ثم قال أحدهم من أبو عيسى؟ من أبو عيسى؟ فسكت النبي وكان لا يعجل حتى يكون ربه هو يأمره، فأنزل الله ـ تعالى ـ عليه قوله: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللّهِ كَمَثَلِ ءَادَمً فَلَا عَدُهُ مِن ثُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ ثُنُ فَيكُونُ ﴿ اللّهُ الْحَقُّ مِن رّبِكَ فَلا تَكُنُ مِن ٱلْمُمْتَرِينَ ﴿ فَمَنَ عَلَيْهُ فَمَنَ اللّهِ عَلَيْهُ وَنِسَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُم وَنِسَاءَنا وَأَبْنَاءَكُم وَنِسَاءَنا وَأَنْسُكُم ثُمَّ نَبْتَهِلُ فَنَجْعَل لَعْنَتَ ٱللّهِ عَلَى ٱلْكَارِينَ ﴿ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى ٱلْكَارِينَ وَاللّه اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى ٱللّهِ عَلَى ٱلْكَارِينِ اللّه عَلَى اللّهِ عَلَى ٱللّهِ عَلَى ٱلْكَانِينَ اللّهُ عَلَى ٱللّهِ عَلَى ٱللّهِ عَلَى ٱللّهِ عَلَى ٱللّهِ عَلَى ٱللّهِ عَلَى ٱللّهِ عَلَى ٱللّهُ عَلَى ٱللّهُ عَلَى ٱللّهُ عَلَى ٱللّهُ عَلَى ٱللّهُ عَلَى ٱللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ٱللّهُ عَلَى ٱللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلِيهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ٱللّهُ عَلَى ٱللّهُ عَلَى ٱللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ٱللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ

وحينما نزلت آيات الملاعنة على رسول الله ﷺ دعاهم إلى الملاعنة،

<sup>(</sup>۱) ابن القيم، زاد المعاد، ج٦٢٩/٣ ـ ٦٣٣.

<sup>(</sup>٢) ابن أبي شيبة، المغازي، ص ٤٠٩؛ وانظر: ابن حجر، فتح الباري، ج٢٥٩/١٦؛ وعمر بن شبة، تاريخ المدينة، ج٥٨٣/١.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٣٦٩.

وواعدهم من الغد. فتشاوروا فيما بينهم وكانوا من علماء النصارى، فقال بعضهم فوالله إن كان نبيًا فلاعناه لا نفلح نحن ولا عقبنا من بعدنا، (۱) وقال: (... لا يبقى على وجه الأرض منّا شعر ولا ظفر إلا هلك).(۲)

ثم إن بعضهم عندما رأوا إنصاف رسول الله ﴿ وحسن حديثه وصدقه أجمعوا على أن ينزلوا تحت حكمه وبما يأمر. ولا يلاعنوه، حيث قال زعيمهم شرحبيل: (إني أرى رجلاً لا يحكم شططًا أبدًا). (٣)

فلما أقبل رسول الله في من الغد كان معه فاطمة والحسين والحسين وعلي في، فدعاهم في فخافوا ولجأ بعضهم في نواحي المسجد لما يعلمون من إجابة دعوته، خوفًا أن يدعو عليهم. ثم أقبل زعيمهم شرحبيل على رسول الله في فقال: إني رأيت خيرًا من ملاعنتك، قال في: وما هو؟ فقال: حكمك إلى الليل وليلتك إلى الصباح مهما حكمت فينا فهو جائز، فقال فقال فقال في نعل فراءك أحد يثرب عليك، فقال: سل صاحبي، فسأله ما يرد الوادي ولا يصدر إلا عن رأي شرحبيل، فرجع في ولم يلاعنهم، فأتوه في الغد وصالحهم وكتب لهم كتابًا.

وفي هذه الحادثة نزلت آيات الملاعنة من سورة آل عمران ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كُمْثَلِ ءَادَمُّ خَلَقَكُهُ مِن تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴿ اللَّهِ كُمْثَلِ ءَادَمُّ خَلَقَكُهُ مِن تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى فَلاَ تَكُنُ مِّنَ ٱلْمِعْرَبِينَ ﴿ اللَّهُ فَمَنْ حَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَكَ مِنَ ٱلْمِعْلِمِ فَقُلُ تَعَالَوْا نَدَّعُ ٱبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَلِيسَاءَكُمْ وَأَنفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَل لَعْنَتَ ٱللَّهِ عَلَى وَأَبْنَاءَكُمْ وَأَنفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَل لَعْنَتَ ٱللَّهِ عَلَى

<sup>(</sup>۱) عمر بن شبة، تاريخ المدينة، ج٢/٥٨٤.

<sup>(</sup>۲) ابن ڪثير، تفسيره، ج١/١٧١.

<sup>(</sup>٣) ابن القيم، زاد المعاد، ج٦٤٣/٣.

<sup>(</sup>٤) انظر نص الكتاب عند: عمر بن شبة، تاريخ المدينة، ج٢/٥٨٤ ـ ٥٨٤؛ وانظر: أبو يوسف، كتاب الخراج، ص ٣٧٧؛ وابن سعد، الطبقات، ج١/٣٥٨.

<del>ඇවර වර්ණය •</del>

ٱلْكَندِبِينَ اللهِ ﴾ [آل عمران]. ('' وقي أول الآيات وآخرها مناقشة علمية عقلية عامة النصارى في كُنُ مِّنَ ٱلْمُمْتَرِينَ عقلية عامة النصارى في كُنُ مِّنَ ٱلْمُمْتَرِينَ ﴿ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِّكَ فَلَا تَكُنُ مِّنَ ٱلْمُمْتَرِينَ اللهُمْتَرِينَ ﴾ [آل عمران].

وحين اتفق الرسول ﴿ مع نصارى نجران طلبوا منه: (أنْ ابعث معنا رجلاً أمينًا؟ فقال ﴿: "لأبعثن معكم رجلاً حق أمين"، حق أمين، فاستشرف لها أصحاب رسول الله ﴿ فقال: "قم يا أبا عبيدة بن الجراح"، فأرسله معهم).(٢)

وحينما عاد الوفد إلى نجران دافعوا عن أنفسهم أمام قومهم، وأنهم كتبوا العهد ودفعوا الجزية خشية دعائه عليهم، وأظهروا معرفتهم بنبوته. ومع ذلك لم يسلموا، فبادر اثنان منهم إلى اللحاق فورًا برسول الله في يظ المدينة، وقد أسلم أحدهما ويسمى بشر، ولحق برسول الله على حتى استشهد بعد ذلك.(")

وقد بعث رسول الله ﴿ أبا عبيدة إلى نجران، فكان قدوة حسنة داعية مباركًا، وعاملاً إداريًا ماليًا قام بمهمته خير قيام. (٤) وقد كانت تجري بينه وبين علماء النصارى في نجران مناقشات علمية حول ما نزل في القرآن، وكذلك بينهم وبين بقية الصحابة الآخرين الذين كان يبعثهم رسول الله الى نجران. ومن ذلك ما رواه المغيرة بن شعبه ﴿ قال: (بعثني رسول الله ﴿ إلى نجران فقالوا لي: إنكم تقرؤون. ﴿ يَتَأُخُتَ هَنُرُونَ مَا كَانَ أَبُوكِ ٱمْرَأَ سَوْءٍ وَمَا إلى نجران فقالوا لي: إنكم تقرؤون. ﴿ يَتَأُخُتَ هَنُرُونَ مَا كَانَ أَبُوكِ ٱمْرَأَ سَوْءٍ وَمَا

<sup>(</sup>١) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١/٣٦٩.

<sup>(</sup>٢) ابن أبي شيبة، المغازي، ص ٤٠٨؛ وانظر: صحيح البخاري، باب قصة أهل نجران، ج١٢١/٥.

<sup>(</sup>٣) ابن القيم، زاد المعاد، ج٣/ ٦٣٧؛ ابن كثير، البداية والنهاية، ج٥٥٥٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن أبي شيبة، المغازي، ص ٤٠٩.

كَانَتُ أُمُّكِ بَغِيًّا ﴿ ﴾ [مريم] (١) وبين موسى وعيسى ما شاء الله من السنين فلم أدر ما أجيبهم به، حتى رجعت إلى النبي ﷺ فسألته فقال: ((ألا أخبرتهم أنهم كانوا يسمون بأنبيائهم والصالحين من قبلهم)).(٢) وهذا جواب من رسول الله ﷺ يدل على معرفته التامة بالنصرانية وأهلها.

والمتابعة لمناقشات ﷺ لوفود نصارى العرب عليه ﷺ من تغلب وطي وجذام وغسان والداريين، تكشف عن معرفته الله النصرانية، ومدى إقناعه لأهلها بطلانه.(٣)

\* \* \* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١١٨٥/٢.

<sup>(</sup>٢) ابن أبي شيبة، المفازي، ص ٤٠٩؛ والحديث أخرجه مسلم من طريق ابن أبي شيبة؛ وانظر: ابن ڪثير، تفسيره، ج١١٨٥/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر كتابى: (رسول الله وخاتم النبيين) القسم الرابع، وفود نصارى العرب.

## علمه ﷺ بالأماكن والشعوب والقبائل:

كان أن من المترددين على أسواق العرب التي كثيرًا منها ما يكون موسميًا، حيث يقدم العرب إلى سوق عكاظ قرب الطائف، (۱) ثم ينصرفون منه للحج لقرب زمنه، ثم تتصل الأسواق إلى مجنة وذي المجاز. (۱) كما سافر في تجارة خديجة لأماكن متعددة، مما أكسبه قبل البعثة وقبل نزول الوحي، معرفة بالعالم المحيط به، وبأحواله وتجارته وقبائله وطرق التجارة، وغير ذلك من معلومات جغرافية أصبحت عونًا له في في مستقبل حياته وسيرته في.(۱)

فقد ذكر عنه هه ما يدل على شهوده الأسواق وسماعه من خطبائها وشعرائها، فقد سمع قس بن ساعدة الإيادي وهو ينشد في سوق عكاظ.(٤)

وعند بعثته ﴿ وظهور دعوته حاربه قومه منذ البداية، مع أن دعوته ﴿ عالمية ليست محصورة بمكة وأهلها، فهي للخلق من أنفسهم وفيهم.

وتتنزل عليه من الآيات من أول البعثة تؤكد عالمية رسالته وإنها: ﴿ وَمَا اللَّهُ اللّ

<sup>(</sup>۱) انظر: ناصر الرشيد، سوق عكاظ في الجاهلية والإسلام. تاريخه ونشأته وموقعه، ط۱ـ القاهرة: دار الأنصار ۱۳۹۷هـ.

<sup>(</sup>٢) راجع: سعيد الأفغاني، أسواق العرب في الجاهلية والإسلام، ط٣ ـ بيروت: دار الفكر ١٣٩٤هـ.

<sup>(</sup>٣) انظر: السهيلي، الروض الأنف، ج١/٢٨٦؛ الحلبي، السيرة الحلبية، ج١/٢٣٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: القلقشندي، نهاية الأرب، ص ٩٥؛ وانظر كتابى: (رسول الله وخاتم النبيين)، القسم الأول، ص ٢٣٠.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج٢/١٢٥٧.

## وأن الله ﴿ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَسَمِينَ ۞ [الفاتحة]. (١)

وقد تعلم ﴿ من ربه سعة علم الله ، وعظم الخلق وقدرته ، وكثرة الشعوب والقبائل كما في قوله - تعالى - : ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقَنَكُمْ مِن ذَكْرِ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُوا ۚ إِنَّ أَكُرَمَكُمْ عِندَ اللهِ أَنْقَنَكُمْ إِنَّ اللهَ عَلِيمُ خَبِيرُ ﴿ اللهِ الهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

فما كان ﷺ ليحصر نفسه في مكة، ومنذ البداية كان يدعو في الأسواق المجاورة لمكة، وبين القادمين لمكة من خارجها.

كان القرآن يتوالى نزولاً على رسول الله هي بقصص الأمم السابقة ومواطنهم وما فيها، وأن الله هي سينشر هذا الدين في كل مكان، ويسمي لهم بعض البلدان ومستقبل الإسلام فيها، في وقت يتعرضون فيه للأذى والاضطهاد، كان هدفهم في المرحلة الأولى من الدعوة وحين اشتد عليهم الأذى حفظ أنفسهم مع الثبات على الدين وتقديمه على كل شيء، لو أدى الأمر لترك موطنهم مكة (فرارًا بدينهم من بلاد الفتنة إلى بلاد الأمان). (٣)

وكان الرسول على معرفة بالممالك المجاورة لبلاد العرب، وبأوضاعها الدينية والسياسية ومدى العدل بين ملوكهم وأنظمتها واحترامها للإنسان وحقوقه، ولذلك فكر الرسول في في ملجأ يحتمي به المسلمون، ودار هجرة تحميه سواء دار هجرة مؤقتة أم الدائمة بصحبة الرسول في، وقد كانت القرآنية تنزل على الرسول في تشير إلى سعة أرض الله، وإلى الصبر، وذلك في قوله ـ تعالى ـ: ﴿ قُلْ يَعِبَادِ ٱلّذِينَ ءَامَنُوا ٱلّقُوا رَبَّكُمْ لِلّذِينَ ٱحْسَنُوا فِي هَذِهِ

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٦/١، ٦٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٧٥١/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: البخاري، صحيحه، كتاب المغازي، باب هجرة الحبشة، ج٢٤٤/٤.

الدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَأَرْضُ اللَّهِ وَسِعَةٌ إِنَّمَا يُوفَى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابِ (أَنَّ والنزمرا، (أَ) وفي قوله ـ تعالى ـ: ﴿ يَعِبَادِى الَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ إِنَّ أَرْضِى وَسِعَةٌ فَإِيَّنَى فَاعْبُدُونِ (أَ) ﴿ وَفِي قوله ـ تعالى ـ: ﴿ يَعِبَادِى اللَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ إِنَّ أَرْضِى وَسِعَةٌ فَإِيَّنَى فَاعْبُدُونِ (أَ) ﴿ وَالعَنْكَبُونِ اللَّهُ اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

كما كان هم من المترددين على أسواق العرب التي كثيرًا منها ما يكون موسميًا حيث يقدم العرب إلى سوق عكاظ قرب الطائف، (٣) ثم ينصرفون منه للحج لقرب زمنه ثم تتصل الأسواق إلى مجنة وذي المجاز. (٤)

وكان في يغشى تجمعات القبائل في موسم الحج. وكان في يقول: ((يا بني فلان إني رسول الله إليكم يأمركم أن تعبدوا الله ولا تشركوا به شيئًا وأن تخلعوا ما تعبدون دونه من هذه الأنداد، وأن تؤمنوا بي وتصدقوا بي وتمنعوني، حتى أبين عن الله ما بعثي به)). وكان أبو لهب يصد الناس عنه ويحصبه ويقول لهم إنه مجنون، فكان بعضهم يرد عليه ردًا قبيحًا،

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٦١٦/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٤٤١/٢.

 <sup>(</sup>٣) انظر: ناصر الرشيد، سوق عكاظ في الجاهلية والإسلام .. تاريخه ونشأته وموقعه، ط١٠ القاهرة: دار الأنصار ١٣٩٧هـ.

<sup>(</sup>٤) راجع: سعيد الأفغاني، أسواق العرب في الجاهلية والإسلام، ط٣ ـ بيروت: دار الفكر ١٣٩٤هـ.

<sup>(</sup>٥) ابن ڪثير، تفسيره، ج١/٥٢٢.

ويقول للرسول ﷺ قومك أعلم بك ويردون عليه ردًا قبيحًا.(١)

ومناداته للقبائل بأسمائها تنم عن معرفته وعلمه بتلك القبائل ومواطنها، وشيء من أحوالها.

وكان أبو بكر الصديق الله يصحب النبي الحجاد حينما كان يطوف على القبائل، وخصوصًا في موسم الحج. وهذا يزيد علمه بالقبائل بمصدر بشري موثوق وخبير، ولا شك أنه كان يحدث النبي المعاهم فيضيف خبرة أخرى لمعرفته بالقبائل ومواطنها وعددها وقوتها. وكان أبو بكر يسأل أحيانًا (كيف العدد فيكم؟ وكيف المنعة؟)). ("والرسول الهيسمع الإجابتهم.

وقد ثبت أن الرسول في في السنة العاشرة من البعثة والسنة التي تلتها أكثر من عرض نفسه على القبائل وخصوصًا بعد عودته من رحلته إلى الطائف. (<sup>7)</sup> وقد نقلت المصادر بعض التفصيلات عن تلك اللقاءات.

وممن عرض الرسول في نفسه عليهم من القبائل في موسم الحج بنو عامر ابن صعصعة، فقال أحد أشرافهم وهو بحيرة بن فراس: والله لو أني أخذت هذا الفتى من قريش لأكلت به العرب، ثم سأل النبي في: أرأيت إن نحن بايعناك على أمرك ثم أظهرك الله على من خالفك أيكون لنا الأمر من بعدك؟ قال: الأمر لله يضعه حيث يشاء، فقال: أفنهدف نحورنا للعرب دونك، فإن أظهرك الله كان الأمر لغيرنا، لا حاجة لنا بأمرك.

فكان ردهم عليه: إن أحببت أن نؤويك وننصرك مما يلى مياه العرب

<sup>(</sup>١) انظر: ابن كثير، السيرة ، ج١٨٥/٢؛ ابن هشام، السيرة النبوية، ج١٨٥/٢.

<sup>(</sup>٢) مسند الإمام أحمد، ج٤٩٢/٣؛ ابن كثير، السيرة النبوية، ج٢/٦٦.

<sup>(</sup>٣) انظر إلى أسماء هذه القبائل وقصة عرض الرسول ﴿ نفسه عليهما عند ابن هشام: السيرة النبوية، ج١/٤٢٤؛ وراجع السمعاني في كتابه الأنساب.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن هشام، السيرة النبوية، ج١/٤٢٥؛ ابن كثير، السيرة النبوية، ج١٧١/٢.

نهض ﴿ اللهِ ال

فعلنا، فقال رسول الله ﴿ : ((ما أسأتم في الرد إذ أفصحتم بالصدق، وإن دين الله في لن ينصره إلا من حاطه من جميع جوانبه، أرأيتم إن لم تلبثوا إلا قليلاً حتى يورثكم الله ـ تعالى ـ أرضهم وديارهم ويُعرشكم نساءهم، أتسبحون الله وتقدسونه؟ فقال النعمان: اللهم فلك ذلك يا أخا قريش فتلا عليهم رسول الله ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ﴾ ثم

وقدجاء وفد الأنصار في رجب قبل بيعة العقبة الأولى بأشهر وقابل الرسول وعرفهم وعرفوه. (٢)

ولا شك أن نقاشه معهم يدل على معرفته بالبلدان ونفوذ القبائل والشعوب فيها.

وقد أشار الرسول ﴿ إلى ملجأ ومخرج لأصحابه بما يعلمه من أحوال الأمم، فقال ﴿ لأصحابه: ((لو خرجتم لأرض الحبشة فإن بها ملكًا لا يظلم عنده أحد وهي أرض صدق حتى يجعل الله لكم فرجًا مما أنتم فيه)). (٢) فها هو يظهر معرفته بالحبشة، وبملكها وأخلاقه وعدله.

ولعل في رحلته إلى الطائف ولقائه بعداس ما أدهش عداسًا وقد جاء غلام نصراني يعمل لابني شيبة في المزرعة ويسمى (عدَّاسًا) وجاء بقطيف من عنب إلى الرسول في فوضعه بين يدي رسول الله فقال الرسول في ((بسم الله الرحمن الرحيم)) ثم أكل، فاندهش عداس ونظر إلى النبي في

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير، البداية والنهاية، ج٢/١٦٧، ١٦٨؛ والصالحي الشامي، سبل الهدى والرشاد ج٢/٥٩٦ ـ ٥٩٦، والصلابي، السيرة، ج٢/٤٤١، ٤٤٤.

<sup>(</sup>٢) ابن أبي شيبة، المغازي، ص ١٢٥؛ وانظر: ابن هشام، السيرة النبوية، ج٢٤/١؛ وانظر: بيعة العقبة الثانية من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن هشام، السيرة النبوية، ج١/٣٠.

كان ابنا ربيعة يراقبان الموقف فقال أحدهما للآخر: أما غلامك فقد أفسده عليك، فلما جاءهما عداس قالا له: يا عداس ما لك تقبل رأس هذا الرجل ويديه وقدميه؟ قال عداس: يا سيدي ما في الأرض خير من هذا، لقد أخبرني بأمر لا يعلمه إلا نبي، فقالا له: ويحك يا عداس! لا يصرفنك عن دينك فإن دينك خير من دينه. (۱)

ولعل لقاءاته الله بالوفود المختلفة تكشف عن معرفته بتلك القبائل، سواء منها من لقيه قبل هجرته الله أم بعدها.

ومن الأمثلة على ذلك أن الداريين وهم من العرب في فلسطين، من النصارى العرب الذين وصلتهم دعوة الإسلام، ومناقشته في لوفدهم تدل على معرفته بهم وببلدهم، حيث قدم عشرة منهم إلى النبي في في المدينة بعد عودته من غزوة تبوك، وكانوا نصارى فأسلموا وقدموا للقاء النبي في فيهم تميم الداري وأخوه نعيم، وقد أقطع الرسول في تميمًا أرضا بالشام، وهي لم تفتح بعد. مما يدل على معرفته بها، وكان في على يقين بفتحها في القريب، وكان تميمًا مصدقًا بذلك مؤمنًا به ولذلك استقطع النبي في أعطاه تلك الأرض أرضًا، فلما فتحت الشام في زمن أبى بكر الصديق في أعطاه تلك الأرض

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، السيرة النبوية، ج١/٤٢٠؛ ابن سعد، السيرة النبوية من الطبقات، ج١١٢/١.



التي وهبها له النبي ﷺ.(۱)

ولعل هذا الإقطاع وإقطاعات أخرى كثيرة من رسول الله الله الأفراد وقبائل في مختلف البلدان في بلاد العرب، أو البلدان التي ستفتح يدل على سعة معرفته بالأراضي الزراعية، وبالمناجم، والممالح والمراعي وغيرها، مما يحتاجه الناس من الأراضي وما فيها. (٢)

فحين أقبل وفدهم وفيهم أبو موسى الأشعري ه قال : ((جاء أهل اليمن هم أرق أفئدة وأضعف قلوبًا والإيمان يمان، والفقه يمان، والحكمة يمانية)).(٤)

وفي حديث آخر أنه الله الله الله الله السحاب، هم خيار من في الأرض)). (أوقصة وفد طي على رسول الله في في السنة التاسعة من الهجرة، (أ) تدل على معرفته الله القبيلة وببعض زعمائها، وكان فيه سيدهم زيد الخيل. (الإفيان وكان زيد شاعرًا مشهورًا من فرسان الجاهلية، ذاع

<sup>(</sup>١) انظر: الذهبي، سيرأعلام النبلاء، ج٢/٢٤٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: الآغا، مسعود يحيى، الإقطاع الإسلامي في العصر النبوي، ط ٢ ـ الرياض: الجمعية التاريخية ١٤٢٧هـ/ ٢٠٠٦م.

<sup>(</sup>٣) ابن حزم، جمهرة أنساب العرب، ص ٣٩٧.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم، انظر: ابن القيم، زاد المعاد، ص ٦٦٧؛ ورواه البخاري، كتاب المغازي، باب قدوم الأشعريين وأهل اليمن، ج١٢٢/٥.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن القيم، زاد المعاد، ص ٦٦٧.

<sup>(</sup>٦) ابن حجر، الإصابة، ج١/٥٧٢.

<sup>(</sup>٧) ابن حزم، جمهرة انساب العرب، ص ٤٠٤.

صيته بين العرب واشتهر بالكرم، وقد أسلم ومن معه بعد لقائهم رسول الله وحُسن إسلامهم. وأورد ابن هشام أن رسول الله قال عنه: ((ما ذكر لي رجل من العرب بفضل ثم جاءني إلا رأيته دون ما يقال فيه إلا زيد الخيل فإنه لم يبلغ كل ما كان فيه، ثم سماه رسول الله ق زيد الخير وأقطع له فيدًا(۱) وأرضين معه وكتب له بذلك))، (۱) ولعل هذا الإقطاع وغيره من الإقطاعات النبوية، من أكبر الأدلة على معرفته الإبلدان.

كما أن حديثه المجل المجل المجل على مصادر تلقيه البشرية المجال الرجال والقبائل.

وقد أثنى على عبد القيس وهي قبيلة من ربيعة بن نزار، (أ) مواطنهم في نواحي البحرين منهم حاضرة وبادية، قدم وفد منهم قبل السنة الخامسة من الهجرة، وفيهم الأشج بن عبد القيس أحد حكمائهم، و أثنى الرسول عليه بقوله: ((إن فيك خصلتين يحبهما الله ورسوله، الحلم والأناة)).(4)

والمطلع على ما في كتب الحديث عن فضائل الصحابة أو فضائل البلدان أو فضائل القبائل والبلدان والأفراد. (٥)

<sup>(</sup>١) مكان معروف شرقى حائل حاليًا.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام، السيرة النبوية، ج٤/ ٥٧٧؛ وانظر: ابن سعد، الطبقات الكبرى، ج١١/١٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن حجر، فتح الباري، ج ٢٠٧/١٦؛ ابن حزم جمهرة أنساب العرب ص ٢٩٥.

<sup>(</sup>٤) هو: عبد الله بن عوف، وقيل المنذر بن عوف؛ ابن حجر، الإصابة، ج٣٥٦/٢؛ انظر: البخاري في صحيحه، كتاب الإيمان، باب الأمر بالإيمان بالله ورسوله، وشرائع الدين والدعاء له، ج٣٦/١ ـ ٣٧؛ وكتاب المغازي باب وفد عبد القيس، ج١١٦/٥.

<sup>(</sup>ه) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب الفضائل، بأبوابه المتعددة، ج٤/١٨٨ ـ ٢٢١؛ وكتاب المناقب، ج٤/٢١ ـ ٢٢١؛

وانظر: مسلم في صحيحه، كتاب الفضائل، ج١٩٨/ ـ ١٩٢.

## علمه 🎥 بالكون والطبيعة:

لا شك أن ما نزل على رسول الله هم من آيات عن خلق السموات والأرض وعن الكواكب وحركتها ومسيراتها هو علم من الخالق في نزله على رسوله هو ليعلمه ويعلمه الناس، كما وردت أحاديث كثيرة عنه هم ملم علمه الله ـ سبحانه ـ في هذا المجال، وقد أقسم الله ـ سبحانه ـ بعدد من الكواكب وبالشمس والقمر في مواضع عدة من كتاب الله تعالى، ولا شك أنه ها أعلم الخلق بما في كتاب الله وما تعنية تلك الآيات وما فيها من قسم.

وكان ﴿ يفعل ذلك قبل النبوة وبعدها، ففي غار حراء حين كان يتحنث، كان يتفكَّرُ في الخلق، ويوحدُّ الخالق. (٢)

<sup>(</sup>۱) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب بدء الخلق، وما فيه من أبواب، ج٧٣/٤ ـ ١٠١؛ وانظر: مسلم في صحيحه، كتاب الفضائل، ج١٠٨/٧ ـ ١٩٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير، في تفسير، ج١/٢٢٥، ٢٢٦.

<sup>(</sup>٣) انظر كتابي: (رسول الله وخاتم النبيين)، القسم الأول، نزول الوحي.

ولقد وردت مادة فكر في القرآن الكريم بصيغ «فكر» و «يتفكرون» و «تفكرون» و «تتفكرون» و «تتفكرون» و «أو لم يتفكروا» و «ثم تتفكروا» والتفكر معناه التدبر، والتأمل والنظر والاستدلال والتبصر، وكلها تعني إعمال الفكر وتفعيله وتنشيط العقل واستخدامه. ويأتي على رأس ذلك التفكر في الكون وعظيم خلق الله. (۲)

والتفكّر في الإسلام عبادة من العبادات عالية القدر، مارسها الأنبياء، والمرسلين ، والعلماء، والصالحين، ثوابها عظيم، وقد أثنى الله على الكون الذين يستعملون عقولهم الاستعمال الحسن، في التعرف على الكون ويوظفونها في تعظيم الخالق، ومعرفة السنن، وكذلك النظر في آيات الله وما نزل من عنده والتفكّر فيها يعد من العبادة التي تقرّب إليه. يقول - تعالى -: ﴿ بِاللّهِ مَا نُزِلُ إِلَيْهُمُ وَلَعَلّهُمُ وَلَعَلّهُمْ وَلَعَلْهُمْ وَلَعَلْهُ وَلِكُونَ فَيْ وَلَعْلُهُمْ وَلَعُلْهُمْ وَلَعُلُونَ وَلَعُونُ وَلَعَلْهُ وَلَعَلْهُمْ وَلَعَلْهُمْ وَلَعَلْهُمْ وَلَعُرُونَ وَلَعُمْ وَلَعَلّهُمْ وَلَعَلْهُمْ وَلَعَلْهُمْ وَلَعُلْهُمْ وَلَعُلْهُمْ وَلَعُلْهُمْ وَلَعُلْهُمْ وَلَعُلْهُمْ وَلَعُلْهُمْ وَلَعُلُهُمْ وَلَعُلُهُمْ وَلَعُلُهُمْ وَلَعُلُهُمْ وَلَعُلُهُمْ وَلَعُلُهُمْ وَلَعُلُهُمْ وَلَعُلُهُمْ وَلَعُلُهُمْ وَلَعُلُهُمُ وَلَعُلُهُمْ وَلَعُلُهُمْ وَلَعُلُهُمْ وَلَعُلُهُمْ وَلَعُلُهُمْ وَلَعُلُهُ وَلَعُلُهُ وَلَعُلُهُ وَلَعُلُهُ وَلَعُلُهُ وَلَعُونُ وَلَعُلُهُ وَلَعُلُهُ وَلَعُلُهُ وَلَعُلُهُ وَلَعُلُهُ وَلَعُلُهُ وَلَعُلُهُ وَلَعُلُهُ وَلَهُ وَلَعُلُهُ وَلَعُلُهُ وَلَعُلُهُ وَلَعُلُهُ وَلَعُلُهُ وَلَعُلُهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَعُلُهُ وَلِهُ وَلَعُلُهُ وَلَعُلُهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ لِلْمُ لَعُلُهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ لَعُلُهُ وَلِهُ لَعُلُهُ وَلِهُ وَلِه

ويقول الله - تعالى -: ﴿ أَلَمْ تَرَأَنَّ اللّهَ أَنزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَأَخَرَجْنَا بِهِ عَمَرَتٍ تُخْنَلِفًا اللهُ ويقول الله - تعالى -: ﴿ أَلَمْ تَرَأَنَّ اللّهَ أَنزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ عَمَرَتٍ تُخْنَلِفًا أَلُوانَهُ الْوَانَهُ وَمِنَ الْجِبَالِ جُدَدُ إِيثُ وَمِنَ وَحُمَّرٌ مُخْتَلِفٌ وَحُمَّرٌ أَخْتَكِفُ أَلُوانَهُ وَلَا يَغْشَى اللّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَتُوا النّاسِ وَالدَّوَآتِ وَالْأَنْعَامِ مُغْتَلِفٌ أَلُوانَهُ وَكَذَلِكَ اللّهَ إِنَّمَا يَغْشَى اللّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَتُوا اللهُ وَاللّهُ عَزِيزٌ عَفُورٌ اللّهُ اللّهُ عَزِيزٌ عَفُورٌ اللّهُ ﴾ [فاطر]. (١)

<sup>(</sup>١) انظر: أبو نعيم الأصبهاني، حلية الأولياء، ج١/٨٠٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير، تفسيره لقوله ـ تعالى ـ: ﴿ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ ، الآية الآلة ١٩١ من سورة آل عمران، ج٢٩/١٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٠٦٣/.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٥٥٤/٢.

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَٱلسَّمَاءَ بَنَيْنَهَا بِأَيْدِ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ﴿ وَالْأَرْضَ فَرَشَّنَهَا فَنِعُمَ الْمَاهِدُونَ ﴿ وَإِنَّا لَكُوسِعُونَ وَ وَإِنَّا لَكُوسِعُونَ ﴿ وَإِنَّا لَكُوسِعُونَ وَ وَإِنَّا لَكُوسِعُونَ وَالْمَالِقِ وَإِنَّا لَعَلَيْهُمْ فَرَسُنَهَا فَنِعُمَ الْمُنْهِدُونَ ﴿ وَإِنَّا لَكُوسِعُونَ ﴿ وَإِنَّا لَكُوسِعُونَ فَرَسُنَهَا فَنِعُمَ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّاللَّا الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالَا اللَّاللَّلْمُ اللَّا ال

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ سُبُحَنَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلأَزُواَ ﴿ كُلَّهَا مِمَّا تُنْبِتُ ٱلْأَرْضُ وَمِنَ الْفَهِمِ وَمِمَّا لَا يَعْلَمُونَ ﴿ صُلَقَ ٱلْأَرْفُ وَمِنَا لَا يَعْلَمُونَ ﴿ صَالَا اللَّهُمُ ٱلْيَلُ نَسْلَخُ مِنْهُ ٱلنَّهَارَ فَإِذَا هُم مُّظْلِمُونَ ﴿ اللَّهُ مُلُ اللَّهُمُ الْيَلُ نَسْلَخُ مِنْهُ ٱلنَّهَارَ فَإِذَا هُم مُّظْلِمُونَ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ اللَّهُ مَلُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ مَلُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ

ويقول - تعالى -: ﴿ وَسَخَرَ لَكُمُ ٱلْيُلَ وَٱلنَّهَارَ وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرُ وَٱلنَّجُومُ مُسَخَّرَتُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيْتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّالَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّاللَّالَا اللّ

ويقول \_ تعالى \_: ﴿ وَالْخَيْلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِن رِّزْقِ فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَتَصْرِيفِ ٱلرِّيْحِ ءَايَتُ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ۞ ﴾ [الجاثية]. (٤)

ويقول - تعالى -: ﴿ وَمِنْ ءَايَنْهِ مِ يُرِيكُمُ ٱلْبَرُقَ خَوْفًا وَطَمَعًا وَيُنَزِّلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءَ فَيُحْي م بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ۚ إِن فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ النَّ ﴾ [الروم]. ا. (٥)

ومجالات التفكر المشروعة كثيرة لا يحصيها إلا من أوجدها، وهو الله تعالى؛ فالسماوات بما تحتويه من نجوم وشمس وقمر وكواكب مختلفة، ورد ذكر الكثير منها وعنها في القرآن الكريم، يتعلم منها الخلق قدرة الخالق وعظمته، ومحدودية البشر أمام هذا الكون العظيم وما فيه من

<sup>(</sup>١) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج٢/١٧٦٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج٢/١٥٦٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٠٥٨/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٦٩٧/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج٢/١٤٥٠.

مخلوقات، منها ما يبصره ومنها ما لا يبصره، قال ـ تعالى ـ: ﴿ فَلاَ أُقْمِمُ بِمَا لَبُصِرُونَ ﴿ آ الْحاقة]. (١)

وقد وصف الله المتفكرين في الكون بأولي الألباب، يقول الله ـ تعالى ـ: ﴿ إِنَّ فِي خَلِقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلْيَلِ وَٱلنَّهَارِ لَآينَتٍ لِآُولِي ٱلْأَلْبَبِ اللَّهَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَلْبَبِ ٱللَّهَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَطِلًا سُبْكَنَكَ فَقِنَا عَذَا بَالنَّارِ اللهِ اللهِ اللهُ عمران اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

ويقول الله - تعالى -: ﴿إِنَّمَا مَثَلُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا كُمْآءِ أَنزَلْنَهُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ فَأَخْلُطَ بِهِ عَنَاتُ ٱلْأَرْضُ رَخُرُفَهَا وَٱزَّيَّنَتُ وَظَرَ نَبَاتُ ٱلْأَرْضُ رُخُرُفَهَا وَٱزَّيَّنَتُ وَظَرَ نَبَاتُ ٱلْأَرْضُ رُخُرُفَهَا وَٱزَّيَّنَتُ وَظَرَ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّا اللللَّهُ الللللَو

ويقول الله \_ تعالى \_: ﴿ أَفَامَ يَنظُرُوٓا إِلَى ٱلسَّمَآءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَهَا وَزَيَّنَهَا وَمَا لَهَا مِن فُرُوجِ اللهِ وَاللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللهِ عَلَى الللهُه

ويقول الله ـ تعالى ـ: ﴿ أَفَلَا يَنظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتُ ﴿ وَإِلَى ٱلسَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتُ ﴿ وَإِلَى ٱللَّمَاءَ كَيْفَ رُفِعَتُ ﴿ وَإِلَى ٱلْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتُ ﴿ وَالْمَا أَنتَ مُذَكِّرٌ إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِّرٌ ﴿ أَنَّ لَلْهُ اللَّهُ ٱلْعَذَابَ مُذَكِّرٌ ﴿ أَنَّ لَلْهُ اللَّهُ ٱلْعَذَابَ الْأَكْبُرُ ﴿ أَنَّ لَلْهُ اللَّهُ ٱلْعَذَابَ الْفَاشِيةَ اللهُ الْعَاشِيةَ اللهُ الْعَذَابَ الْفَاشِيةَ اللهُ الْعَاشِيةَ اللهُ الْعَلَيْمِ اللهُ اللهُ الْعَاشِيةَ اللهُ اللّهُ الله

كما أن هناك ظواهر كونية عاشها الله كالرياح والأمطار والرعد والبرق، وتعاقب الليل والنهار، وتتابع الأيام والشهور والفصول والأعوام.

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١/٤٢٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٩١٥/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٩٢٩.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٧٥٥/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٩٨٩/، ١٩٩٠.



وتحدث عنها في مناسبات يصعب حصرها، قال - تعالى -: ﴿ إِنَّ عِدَّةَ ٱلشُّهُورِ عِندَ ٱللَّهِ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ وَأَلَّ اللَّهَ اللَّهَ وَالْأَرْضَ مِنْهَ آ عِندَ ٱللَّهِ ٱثْنَا عَشَرَ شَهْرًا فِي كِتَبِ ٱللَّهِ يَوْمَ خَلَقَ ٱلسَّمَواتِ وَٱلْأَرْضَ مِنْهَ آ أَرْبَعَتُ حُرُمٌ ۚ ذَلِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ ۚ فَلَا تَظْلِمُواْ فِيهِنَ ٱنفُسَكُمْ ۚ وَقَائِلُواْ الْمُشْرِكِينَ كَآفَةً كَمَا يُقَائِلُونَكُمْ كَآفَةً وَاعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلْمُنَّقِينَ اللَّهَ مَعَ ٱلْمُنَّقِينَ اللَّهَ مَعَ ٱلمُنَّقِينَ اللَّهَ مَعَ ٱلمُنَّقِينَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ مَعَ الْمُنَّقِينَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ مَعَ الْمُنَّقِينَ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُ

وهي ميدان واسع للتفكر. بل ربما سمي باسمها بعض سور القرآن الكريم، مثل سورة الرعد، والقمر، والنجم، والفجر، والعصر، والضحى، والليل والشمس، والبروج، والطارق، وفي كل من هذه السور وفي غيرها ورد الحديث عن الكون والزمن والظواهر الطبيعية والوقت، وغيرها مما يرتبط بعلم الكون والتفكر فيه، مما يصعب إيراده. ولا شك أنه هي كان يتأمل ويتفكر، متعلمًا مما علمه الله هي، ومتفكرًا بنفسه في هذه الظواهر، ورابطًا إياها بعظمة الله وقدرته، وحده لا شريك له.

مع علمه ﴿ وتعليمه للناس أن كل ذرة من ذرات الكون إنما هي تسبح بحمد الله - تعالى - يقول الله - سبحانه -: ﴿ تُسَيِّحُ لَهُ ٱلسَّمُوَّتُ ٱلسَّبَعُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِجَدِهِ وَلَكِن لَّا نَفْقَهُونَ تَسَبِيحَهُمُ ۚ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا ﴿ اللهِ سراء]. (٢)

وقد وضع الله الله الله الكون قوانين ثابتة، وسننًا مطردة، إن أعمل الإنسان فيها فكره. برز فيها بعض العلماء.

والكون كله مسخر للإنسان. قال ـ تعالى ـ: ﴿ أَلَمْ تَرَأَنَّ ٱللَّهَ سَخَّرَ لَكُمْ مَّا فِي الْمُرْضِ وَٱلْفُلُكَ تَجْرِي فِي ٱلْبَحْرِ بِأَمْرِهِ وَيُمْسِكُ ٱلسَّكَاءَ أَن تَقَعَ عَلَى ٱلْأَرْضِ إِلَّا بِإِذْنِهِ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ الْأَرْضِ وَٱلْفُلُكَ تَجْرِي فِي ٱلْبَحْرِ بِأَمْرِهِ وَيُمْسِكُ ٱلسَّكَاءَ أَن تَقَعَ عَلَى ٱلْأَرْضِ إِلَّا بِإِذْنِهِ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ الْأَرْضِ وَالْفُرُانِ اللّهِ اللّهُ اللّ

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٨٧٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١١١٩/، ١١٢٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٢٨٥/٢.

وقال - تعالى -: ﴿ أَلَوْ تَرَوْاْ أَنَّ ٱللَّهَ سَخَّرَ لَكُمْ مَّا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَهِرَةً وَبَاطِنَةً وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَلَا هُدًى وَلَا كِنْبِ ثَمْنِيرِ (اللهِ القمان]. (۱)

وقال ـ تعالى ـ:﴿ وَسَخَّرَ لَكُومَّا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مِّنْهُ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيْنَتٍ لِقَوْمِ يَنَفَكَّرُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ السَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مِّنْهُ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيْنَتٍ

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَسَخَرَ لَكُمُ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ دَآبِبَيْنِ ﴿ وَسَخَرَ لَكُمُ ٱلْيُلَ وَالْتَهَارَ ﴿ وَسَخَرَ لَكُمُ ٱلْيُلَ وَالنَّهَارَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللللْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْلِهُ اللللْلِمُ اللللْلُهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُلْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللْمُ ال

وقال \_ تعالى \_: ﴿ وَسَخَّرَ لَكُمُ ٱلْيُلَ وَٱلنَّهَارَ وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ ۗ وَٱلنُّجُومُ مُسَخَّرَتُ إِأَمْرِهِ ۗ إِلَّ فَي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّاللَّهُ اللَّاللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا اللّل

وكان في يصحح المفاهيم المغلوطة لدى الناس، ومنها عدم تأثر الكون بموت أحد أو حياة أحد من الخلق، يقول في حين مات ابنه إبراهيم وكسفت الشمس فقال النَّاسُ: انكسفَتْ لمَوتِ إبراهيمَ، فقال رسولُ اللهِ في: ((إنَّ الشَّمسَ والقَمرَ آيتانِ مِن آياتِ اللهِ، لا يَنكسفان لمَوتِ أحَدٍ، ولا لحَياتِه، فإذا رَأَيتُموه، فادْعوا الله، وصلُّوا حتى تَنكشفَ)).(٥)

كما يؤكد كتاب الله أن هذه الكواكب جزء من خلق لا تعبد من دون الله، قال ـ تعالى ـ: ﴿ فَلَمَّا رَءًا ٱلْقَمَرَ بَازِغًا قَالَ هَنذَارَتِي ۖ فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَين لَمْ يَهُدِنِي رَبِّي لَأَكُونَكَ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلضَّالِينَ ﴿ اللهَ فَلَمَّا رَءًا ٱلشَّمْسَ بَازِغَةً قَالَ هَنذَا رَبِّي

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج٢/١٤٦٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٧٩٧/.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن كثير في تفسيره، ١٠٣٦/٢

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٠٥٨/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب الكسوف، باب لا تنكشف الشمس لموت أحد ولا لحياته، ج٢٩/٢؛

وكذلك مسلم في صحيحه، كتاب الفضائل باب، ح برقم: ٩١٥.

هَنَذَآ أَكَبَرُ ۚ فَلَمَّا أَفَلَتْ قَالَ يَنَقَوْمِ إِنِّى بَرِىٓ ءُّمِّمًا تُشْرِكُونَ ﴿ إِنِّي وَجَّهْتُ وَجْهِىَ لِلَّذِى فَطَرَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ حَنِيفًا وَمَاۤ أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ ﴿ الْأَنعامِ]. (١)

كما يُعلِّم الناس حين تغير بعض الظواهر الكونية، كالخسوف أو الكسوف، أن يفروا إلى الله الخالق للناس وللكون وما فيه، ويصلوا، ويمارس ذلك ويعلمه الناس، وقد وضع البخاري في صحيحه (كتاب الكسوف)، (باب الصلاة في كسوف الشمس)، أورد فيه عددًا من الأبواب وجملة من الأحاديث، ووضع مسلم في صحيحه، (كتاب الصلاة)، (باب صلاة الكسوف).

كما كان الله يعلم ما أودعه الله من حركة في الكون عن أبي بكرة الله قال خطبنا رسول الله ويوم النحر فقال: ((إنَّ الزَّمانَ قَبُ اسْتَدَارَ كَهَيْئَتِهِ يَومَ خَلَقَ اللَّهُ السَّمَواتِ والأَرْضَ، السَّنَةُ اثْنا عَشَرَ شَهُرًا، مِنْها أَرْبَعَةٌ حُرُمٌ، ثلاثٌ مُتَوالِياتٌ: ذُو القَعْدَةِ، وذُو الحِجَّةِ، والمُحرَّمُ، ورَجَبُ مُضَرَ الذي بيْنَ جُمادَى وشَعْبانَ، أيُّ شَهْرٍ هذا؟ قُلْنا: اللَّهُ ورَسولُهُ أعْلَمُ، فَسَكَتَ حتَّى ظَنَنَّا أَنَّه سَيُسَمِيّهِ بغيرِ اسْمِهِ، قالَ: أليسَ ذا الحِجَّةِ؟ قُلْنا: بلَى، قالَ: أيس ذَا الحِجَّةِ؟ قُلْنا: بلَى، قالَ: فأي بَلَدٍ هذا؟ قُلْنا: اللَّهُ ورَسولُهُ أعْلَمُ، فَسَكَتَ حتَّى ظَنَنَّا أَنَّه سَيُسَمِّيهِ بغيرِ اسْمِهِ، قالَ: فأي يَومِ هذا؟ قُلْنا: بلَى، قالَ: أيس اللهُ ورَسولُهُ أَعْلَمُ، فَسَكَتَ حتَّى ظَنَنَّا أَنَّه سَيُسَمِّيهِ بغيرِ اسْمِهِ، قالَ: أليسَ البلْدَةَ؟ قُلْنا: بلَى، قالَ: فأي يَومِ هذا؟ قُلْنا: يَومُ النَّحْرِ؟ قُلْنا: بلَى، قالَ: فإنَّ دِماءَكُمُ وأَمْوالَكُمْ وأَعْراضَكُمْ علَيْكُم عَلَيْكُم حَرامٌ، كَحُرْمَةِ يَومِكُمْ هذا، فِ بَلَرِكُمْ هذا، فِ شَهْرِكُمْ هذا، وسَتَلْقَوْنَ حَرامٌ، كَحُرْمَةِ يَومِكُمْ هذا، في بَلَرِكُمْ هذا، في شَهْرِكُمْ هذا، وسَتَلْقَوْنَ حَرامٌ، كُحُرْمَةِ يَومِكُمْ هذا، في بَلَرِكُمْ هذا، في شَهْرِكُمْ هذا، وسَتَلْقَوْنَ

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن ڪثير، في تفسير، ج١/٦٩٩، ٧٠٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب الكسوف، باب الصلاة في كسوف الشمس، ج٢/٢٢؛

وكذلك مسلم في صحيحه، كتاب الصلاة، باب صلاة الكسوف، ج٢٧/٣.

رَبَّكُمْ، فَيَسْأَلُكُمْ عن أَعْمَالِكُمْ، ألا فلا تَرْجِعُوا بَعْدِي ضُلاَّلاً، يَضْرِبُ بَعْضَ مَن يَبْلُغُهُ أَنْ بَعْضُ مَن يَبْلُغُهُ أَنْ يَكُونَ أَوْعَى له مِن بَعْضِ مَن سَمِعَهُ))، ثم قال: ((ألا هلْ بَلَّغْتُ، ألا هلْ بَلَّغْتُ بَالْعُم الله مِن بَعْضِ مَن سَمِعَهُ))...الخ الخطبة)).(١)

((الشَّهرُ هكذا الشَّهرُ هكذا)) يُثبِّتُ الثَّلاثةَ الأُولَ بكلِّ أصابع يدَيهِ والتَّلاثَ الأواخرَ بكلِّ أصابع يدَيهِ والتَّلاثَ الأواخرَ بكلِّ أصابع يدَيهِ إلا الآخِرَ. (٢)

((إِنَّا أَمَّةٌ أَميَّةٌ لا نكتُبُ، ولا نحسِبُ، الشَّهرُ هكذا وهكذا))<sup>(٣)</sup> يعني مرَّةً تسعةً وعشرينَ.

\* \* \* \* \*

(۱) ابن هشام، السيرة النبوية، ج١٠٥/٤؛ وانظر: أجزاء منها عند البخاري في صحيحه، كتاب تفسير القرآن، باب إن عدة الشهور...، ج٥/٢٠٤؛ ابن كثير، السيرة النبوية، ج٤/٤/٤؛

ورواه مسم في صحيحه، كتاب القسامة والمحاربين، باب تحريم الدماء والأعراض والأموال، ج٥/١٠٧، ١٠٨.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن حبان في صحيحه، ج١٣٦/٨، ح برقم: ٣٤٥٥.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الصوم، باب قول النبي ﷺ: إذا رأيتم الهلا فصوموا ...، ج٢٢٩/٢؛

ورواه مسلم في صحيحه، كتاب الصيام، باب الشهر يكون تسعًا وعشرين، ج١٢٥/٣.



## محوصح علمه ﷺ بالزراعة والنبات:

من مظاهر الحياة الطبيعية على الأرض، التي لا غنى للإنسان عنها، فمنها الطعام والمرعى والوقود والزيوت والعطور والدواء. وقد ورد الحديث عن الشجر مع آدم على كما في قوله ـ تعالى ـ: ﴿ وَقُلْنَا يَكَادَمُ اسْكُنُ أَنتَ وَزُوْجُكَ الْمُكُنَّ أَنتَ وَزُوْجُكَ الْمُكُنَّ أَنتَ وَزُوْجُكَ الْمُكُنَّ وَكُلاً مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِئْتُمَا وَلَا نَقْرَبا هَلاِهِ الشَّجَرَة فَتَكُونا مِنَ الظّلِمِينَ ﴿ وَالْمُ اللّهِ مَنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِئْتُما وَلَا نَقْرَبا هَلاِهِ الشَّجَرة فَتَكُونا مِنَ الظّلِمِينَ ﴿ وَاللّهِ اللّهِ مَنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِئْتُما وَلَا نَقْرَبا هَلاِهِ الشَّجَرة فَتَكُونا مِنَ الظّلِمِينَ ﴿ وَاللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّه

وقد علَّم ﴿ بِما علمه الله بعض شؤونها ، يقول الله ـ تعالى ـ : ﴿ وَهُو اَلَّذِى مَدَّ اَلْأَرْضَ وَجَعَلَ فِيها رَوَسِى وَأَنْهَرًا وَمِن كُلِّ الثَّمَرَتِ جَعَلَ فِيها زَوْجَيْنِ اَثْنَيْنِ يَعْشِى اللَّيْلَ الشَّمَرَةِ جَعَلَ فِيها زَوْجَيْنِ اَثْنَيْنِ يَعْشِى اللَّيْلَ اللَّهَارُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَتِ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴿ وَفَي اللَّرْضِ قِطَعُ مُّتَجَوِرَتُ وَجَنَّتُ مِّنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَفَي اللَّهُ وَغَيْرُ صِنُوانِ يُسُقَى بِمَآءِ وَحِدٍ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي المَّكُلِ وَنَفَضِلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي اللَّهُ وَالرَّعْدَا. " الرعدا. " الرعدا. " الرعدا. " المَعْمَلُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْعَلَالُ اللَّهُ الْحِلْمُ اللَّهُ الْمُلِّلِي اللَّهُ ا

وعن بركة النبات قال - تعالى -: ﴿ مَّشَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوا لَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ كَمَّلُ وَعَن بركة النبات قال - تعالى -: ﴿ مَّشَلُ ٱلَّهِ مِائَةُ كَبَّةٍ ۗ وَٱللَّهُ يُضَعِفُ لِمَن يَشَاءُ ۗ وَٱللَّهُ وَسِعُ عَلِيمُ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ مَا اللهِ اللهُ ا

وقوله - تعالى -: ﴿أَمَّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُمْ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَنْبَتْنَا بِهِ عَدَآبِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَّا كَانَ لَكُوْ أَن تُنْبِتُواْ شَجَرَهَا أَ أَءَكَ مُّ مَّاللَهِ بَلْ فَأَنْبَتُواْ شَجَرَهَا أَ أَءَكَ مُّ اللّهِ بَلْ فَأَنْبَتُنَا بِهِ عَدَآبِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَّا كَانَ لَكُوْ أَن تُنْبِتُواْ شَجَرَهَا أَ أَءَكَ مُّ مَّاللَهِ بَلُ

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١/ ١١٧، ١١٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٠٠٢/١.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٣٢٩.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج٢/١٤٠١، ١٤٠١.

وقوله \_ تعالى \_: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلأَزَّوَجَ كُلَّهَا مِمَّا تُنْبِتُ ٱلأَرْضُ وَمِنَ وَفِي وَفِي وَفِي وَفِي اللهِ مَ وَمِمَّا لَا يَعْلَمُونَ اللهُ اللهِ اللهِ مَ اللهُ اللّهُ اللهُ الله

وقوله - تعالى -: ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَكُمُوسَىٰ لَن نَصْبِرَ عَلَىٰ طَعَامِ وَاحِدِ فَٱدْعُ لَنَا رَبَّكَ يُخْرِجُ
لَنَا مِمَّا تُنْبِتُ ٱلأَرْضُ مِنْ بَقْلِهَا وَقِثَآبِهَا وَفُومِهَا وَعَدَسِهَا وَبَصَلِهَ قَالَ أَتَسْتَبْدِلُونَ
الَّذِى هُو أَذْنَى بِالَّذِي هُو أَذْنَى بِالَّذِي هُو خَيْرٌ أَهْ بِطُواْ مِصْرًا فَإِنَّ لَكُم مَّاسَأَلْتُمُ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ
الذِّلَةُ وَٱلْمَسْكَنَةُ وَبَآءُ و بِعَضَبٍ مِن اللهِ أَذَلِكَ بِأَنَهُمْ كَانُواْ يَكُفُرُونَ بِعَايَتِ اللهِ
وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِينَ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ ذَلِكَ بِمَاعَصُواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

وقوله \_ تعالى \_: ﴿ وَٱلْأَرْضَ مَدَدْنَهَا وَأَلْقَيْنَا فِيهَا رَوَسِيَ وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِّ شَيْءٍ مَوْزُونٍ (اللهُ وَجَعَلْنَا لَكُو فِهَا مَعَيِشَ وَمَن لَّسَتُمُ لَلُهُ بِرَزِقِينَ (اللهُ وَالحجرا. (اللهُ عَلَيْشُ وَمَن لَّسَتُمُ لَلُهُ بِرَزِقِينَ (اللهُ اللهُ عَلَيْشُ وَمَن لَّسَتُمُ لَلهُ بِرَزِقِينَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ ال

وقوله - تعالى -: ﴿إِنَّ اللَّهَ فَالِقُ ٱلْحَبِّ وَٱلنَّوَى يُخْرِجُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَمُخْرِجُ ٱلْمَيِّتِ مِضَالًا مَيِّتِ وَمُخْرِجُ ٱلْمَيِّتِ وَمُخْرِجُ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْحَيِّ ذَالِكُمُ ٱللَّهُ فَأَنَّى تُؤْفَكُونَ ﴿ الْأَنعامِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

كما اكتسب الله شيئًا من علمها بطبيعته البشرية واختلاطه بالناس من الرعاة في شبابه الله ومن الأنصار في المدينة.

ويقول ـ تعالى ـ: ﴿ يُنْبِتُ لَكُمْ بِهِ ٱلزَّرَعَ وَٱلزَّيْتُونَ وَٱلنَّخِيلَ وَٱلْأَعْنَبَ وَمِن كُلُ التَّمَرَتِّ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْمِ يَنْفَكَّرُونَ اللَّ ﴾ [النحل]. (1)

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٥٦٨/٢، ١٥٦٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٣٩/١.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٤٠٤/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٧٠٦.

<sup>(</sup>٥) انظر رعيه ﷺ للغنم من كتابي: (رسول الله وخاتم النبيين) القسم الأول.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٠٥٧/.

والقرآن يذكر الناس بمحدودية معرفتهم بالنباتات، وقدرة الله على التحكم فيه. يقول الله ـ تعالى ـ : ﴿ أَفَرَءَيْتُم مَّا تَخُرُثُونَ ﴿ الله عَالَى ـ : ﴿ أَفَرَءَيْتُم مَّا تَخُرُثُونَ ﴿ الله عَالَى لَا تَعَالَى ـ : ﴿ أَفَرَءَيْتُم مَّا تَخُرُثُونَ ﴿ الله عَالَى الله عَالَى الله عَالَى الله عَالَى الله عَالَى الله عَالَهُ مَعْنَ الله عَالَى عَالَى الله عَلَى الله عَالَى الله عَلَى الله عَالَى الله عَالَى الله عَالَى عَالَى الله عَالَى عَالَى الله عَالَى عَالَى عَالَى الله عَالَى عَالَى عَالَى الله عَالَى عَالله عَالَى الله عَالَى عَالَى الله عَالَى عَالَى عَلَى الله عَالَى عَلَى الله عَلَى الله عَلَى عَلَى الله عَالَى الله عَالَى عَالله عَلَى عَالَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى عَالَى عَلَى الله عَلَى الله عَلَى عَلَى الله عَلَى الله عَلَى عَالَى عَلَى الله عَلَى الله عَلَى عَالَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى عَلَى الله عَلَى الله عَلَى عَلَى الله عَلَى الله

وقد وردت أخبار مبكرة عن علاقة رسول الله الله الغنم، في نواحي كان في مكة بواد غير ذي زرع، لكنه عمل في رعي الغنم، في نواحي مكة. ومن المؤكد أنه كان يتتبع المناسب لما معه من أغنام، من نباتات تصلح للرعي. (ئ) ولعل مما ذكر منها شجر الأراك وهي شجرة طبيعية دائمة الخضرة، تزرع في مناطق الحجاز وخصوصًا المناطق الرملية من الأودية وقرب السواحل، كما تكثر في جيزان بالمملكة العربية السعودية، وهي في شكلها العام تشبه إلى حد كبير شجرة الرمان، أطرافها مغزلية، وأوراقها ذات أسطح ناعمة. تزهر ربيعيًا، وتكون زهورها صفراء اللون، بها اخضرار بسيط. ومنها تخرج ثمار صغيرة، بحجم حبات الحمص، ذات طعم جيد، تسمى الكباث، ورد أنه ، كان يتتبعها ويأكل من ثمره. وإنَّ جيد، تسمى الكباث، ورد أنه ، كان يتتبعها ويأكل من ثمره. وإنَّ

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٧٢٦، ٧٢٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٨١٧/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: http://iswy.co (نقلاً عن صلاح الدين المنجد، أخبار الأشجار في القرآن الكريم والسنة النبوية) بتاريخ: ١٤٤٢/٢/١٠هـ.

<sup>(</sup>٤) انظر: رواية البخاري في صحيحه عن رعيه ﴿ للغنم، ج٤٨/٣؛ وكتابي: (رسول الله وخاتم النبيين)، رعيه ﴿ للغنم، ج٢٢/١.

رَسولَ اللَّهِ ﴿ مَالَ: ((علَيْكُم بالأَسْوَدِ منه، فإنَّه أَطْيَبُهُ)) قالوا: أَكُنْتَ تَرْعَى الغَنَمَ؟ قالَ: ((وهلْ مِن نَبِيِّ إلا وقدْ رَعَاها)). (١) والسواك يؤخذ عادة من جذور الأراك.

كما ورد الحديث عن الطرفاء وقد صننع للنبي ﷺ منها منبره في المدينة المنورة.

وقد ذكر القرآن الكريم شجرة محددة، ارتبطت ببيعة الحديبية من الصحابة هذه ، لرسول الله هي في وقوله ـ تعالى ـ: ﴿ لَقَدُ رَضِى اللّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثْبَهُمْ فَتْحًا قَرِيبًا (١) ﴿ الفتحا. (١)

ولعلها من أشجار السَّمر، حيث تنتشر في المنطقة، بدليل نداء الرسول السعابة يوم حنين يا أصحاب السمرة. (٢)

وقد كانت أشجار السدر تنتشر بكثرة في الطائف وما حولها، وقد دهش المسلمون حين رأوها، وسألوا الرسول في هل في الجنة سدر مثل سدر وج''' فأنزل الله ـ تعالى ـ: ﴿ وَأَصَّعَبُ الْيَمِينِ مَا أَصَّعَبُ الْيَمِينِ اللهِ فِي سِدْرٍ عَّضُودٍ وج'' فأنزل الله ـ تعالى ـ: ﴿ وَأَصَّعَبُ الْيَمِينِ مَا أَصَّعَبُ الْيَمِينِ اللهِ ووردت عنه أحاديث الواقعة] (۱) الآيات ويسمى السدر (النبق). (۱) ووردت عنه أحاديث مختلفة منها ما يرتبط باستخدام أوراقه في النظافة.

<sup>(</sup>۱) انظر: رواية البخاري في صحيحه، كتاب أحاديث الأنبياء، باب يعكفون على أصنام لهم، ج١٣٠/٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٧٣٠/.

<sup>(</sup>٣) انظر أحداث غزوة حنين: ابن هشام، السيرة النبوية، ج٣/٤٤٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٧٢٦، ٧٢٧.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن القيم: زاد المعاد ج٣/١٥٦؛ وانظر: ابن كثير في تفسيره، ج٢/١٨١٠.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن القيم، زاد المعاد، ج١٩٤/٣.

كما جاء الحديث عن أشجار الجنة في مواضع كثيرة، منها ما روي عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ فِي عَنْ النَّبِيَ فَي قَالَ: ((إِنَّ فِي الْجَنَّةِ شَجَرَةً يَسِيرُ الرَّاكِبُ فِي ظِلِّهَا مِائَةَ عَامٍ لا يَقْطَعُهَا وَاقْرَءُوا إِنْ شِئْتُمْ وَظِلِّ مَمْدُودٍ)).(١)

كما أن للمطر دورًا رئيسيًا في توفر المراعي وجودتها وفي سقيا المزارع، وفي الحياة النبات وكل وفي النبات وكل وفي النبات وكل شيء، قال - تعالى -: ﴿ أُوَلَمْ يَرَ النَّإِنَ كَفَرُوّا أَنَّ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ كَانَا رَتْقًا فَفَنَقُناهُمَا وَجَعَلْنَامِنَ ٱلْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيِّ أَفَلا يُؤْمِنُونَ (اللَّنبياء]. (٢)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى يُرْسِلُ ٱلرِّيَحَ بُشُرُّا بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ ۗ حَتَّىۤ إِذَا أَقَلَّتُ سَحَابًا ثِقَالًا سُقْنَهُ لِبَلَدِ مَّيِّتٍ فَأَنزَلْنَا بِهِ ٱلْمَآءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ مِن كُلِّ ٱلثَّمَرَٰتَ كَذَالِكَ نُحُرِّجُ ٱلْمَوْقَ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴿ ﴿ ﴾ [الأعراف]. (")

ويقول - تعالى -: ﴿ أَلَمْ تَرَأَنَّ أَلَّهَ أَنْزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَسَلَكُهُ مِنَ بِيعِ فِ ٱلْأَرْضِ ثُمَّ يُخِيءُ فِ اَلْأَرْضِ ثُمَّ يَعِيجُ فَ تَرَنهُ مُصْفَرَّا ثُمَّ يَجْعَلُهُ مُطُلمًا إِنَّ فِي ذَالِكَ لَيْ وَلِكَ لَا تُوْلِكُ الْمُؤْلِي ٱلْأَلْبَبِ اللَّهُ الزمرا. ('' لَذَكُرَى لِأُولِي ٱلْأَلْبَبِ اللَّهُ الزمرا. (''

وإذا هطلت الأمطار انحدرت فتسيل إلى الأراضي ترويها بالماء، قال تعالى -: ﴿ يَثَايُنُهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِّن ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِّن تُرَابٍ ثُمَّ مِن لُطْفَةٍ ثُكَمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُكَمَّ مِن عُلَقَةٍ ثُكَمَّ مِن عُلَقَةٍ وَغَيْرِ مُخَلَّقَةٍ وَغَيْرِ مُخَلَّقَةٍ لِنَّبَيِّنَ لَكُمْ وَنُقِرُ فِي ٱلْأَرْحَامِ مَا نَشَاءُ إِلَى أَجَلٍ مُّسَمَّى ثُمَّ نَحْدِ فِكُمْ طِفْلًا ثُمَّ لِتَبْلُغُواْ أَشُدَّكُمْ وَمِنكُم مَّن يُنَوَقُ وَمِنكُم مَّن يُنَوَقُ وَمِنكُم مَّن يُنَوَقُ وَمِنكُم مَّن يُرَدُّ إِلَى أَرْدَلِ ٱلْمُمْرِ لِكَ يُلا يَعْلَمَ مِنْ بَعْدِ عِلْمِ شَيْئًا وَتَرَى يُنُونَ وَمِنكُم مَّن يُرَدُّ إِلَى أَرْدَلِ ٱلْمُمْرِ لِكَ يُلا يَعْلَمَ مِنْ بَعْدِ عِلْمِ شَيْئًا وَتَرَى

<sup>(</sup>١) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب بدء الخلق، باب ما جاء في صفة الجنة...، ج٤/٨٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٢٣٥/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٧٦٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٢٦٢/٢.

ٱلْأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ ٱهْتَزَّتْ وَرَبَتْ وَأَنْبَتَتْ مِن كُلِّ زَفْج بَهِيج (أَنْ أَن اللَّهُ عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ ٱهْتَزَّتْ وَرَبَتْ وَأَنْبَتَتْ مِن كُلِّ زَفْج بَهِيج (أَنْ اللَّهُ عَلَيْهَا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّالَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ ا

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ أُوَلَمْ يَرُواْ أَنَا نَسُوقُ ٱلْمَآءَ إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلْجُرُزِ فَنُخْرِجُ بِهِ ـ زَرْعًا تَأْكُلُ مِنْهُ أَنْعَهُمْ وَأَنفُسُهُمْ أَفَلَا يُبْصِرُونَ ﴿ ٢٧﴾ [السجدة]. (٢)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَمِنْ ءَايَكِ مِهِ أَنَكَ تَرَى ٱلْأَرْضَ خَشِعَةً فَإِذَاۤ أَنَزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ ٱهْ تَزَتَ وَرَبَتُ ۚ إِنَّ ٱلَّذِى ٓ أَحْيَاهَا لَمُحْي ٱلْمَوْقَى ۚ إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ [اللَّهُ الصَلت]. (٢)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ أَفَرَءَ يَتُمُ ٱلْمَآءَ ٱلَّذِي تَشْرَبُونَ ﴿ اللَّهِ مَأَنَتُمْ أَنزَلْتُمُوهُ مِنَ ٱلْمُزْنِ آَمْ نَحُنُ ٱلْمُنزِلُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

وقال \_ تعالى \_: ﴿ فَلْيَنْظُرِ ٱلْإِنسَنُ إِلَى طَعَامِهِ ۗ ﴿ أَنَا صَبَبَنَا ٱلْمَآءَ صَبَّا ﴿ ثَا مُمَّ شَقَقُنَا ٱلْأَرْضَ شَقًا ﴿ ثَا اللَّهُ فَأَنْبَتَنَا فِيهَا حَبَّا ﴿ ثَا وَعَنْبَا وَقَضْبَا ﴿ ثَلْ وَوَيْهُ وَأَيْتُونَا وَنَغَلَا ﴿ ثَا وَخَدَآبِقَ غُلْبًا ﴿ ثَا وَفَكِهَةً وَأَبّاً ﴿ ثَا مَنَعَا لَكُورُ وَلِأَنْعَلِمُ وَ ثَلَيْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

ولعل صلاة الاستسقاء التي شرعه وطبقها ﴿ الله الله الله الله الله النافع. (٦)

وكان أصحاب الرسول في يعملون بالزراعة في المدينة، وهم في المدينة من الأوس والخزرج أو من أحلافهما، ويمتلكون عددًا كبيرًا من البساتين والمزارع قرب المدينة، ويعملون في الزراعة بأنفسهم وبالاستعانة بغيرهم،

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج٢/١٤٧٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٦٥٩/٢، ١٦٦٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن كثير في تفسيره، ١٦٥٩/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٨١٧/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٩٦٠/ ـ ١٩٦٢.

<sup>(</sup>٦) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب الصلاة، باب صلاة الاستسقاء، ج٢/٢٠.



act Bon

ولديهم خبرة وعرفة بالنبات والزراعة، وكان في يجلس إليهم ويسمع منهم، يعلمهم ويتعلم منهم ما يرتبط بتجاربهم في هذا المجال. وحينما قدم المهاجرون إلى المدينة قالت الأنصار للنبي في: (اقسم بيننا وبين إخواننا النخيل، قال: لا فقالوا: تكفونا في المؤنة ونشرككم في الثمرة، قالوا سمعنا وأطعنا) (۱) ومن الأنصار من تصدق ببستانه كأبي طلحة الأنصاري، تصدق ببئر، حاء فدعا له في وأثنى عليه.(۱)

ومن أكثر الأنصار زراعة وأموالاً سعد بن عبادة هم، حيث قال للرسول الله يوم الهجرة: (ليس من قومي أكثر عذقًا ولا فم بئر مني مع الثروة والجلد والعدد فهلُمّ إلينا يا رسول الله).(")

وقد حرص المهاجرون في المدينة على العمل في الزراعة جنبًا إلى جنب مع إخوانهم الأنصار، حتى أن بعض المهاجرين طلب من الرسول في أن يقطعه أرضًا، ليقوم بزراعتها، وكان الرسول في يمنح إقطاعات لبعض الصحابة وغيرهم، كي يستغلوها في الزراعة. فقد أقطع الزبير بن العوام أرضًا بالمدينة استثمرها في الزراعة في حياة الرسول في في كما أقطع علي بن أبي طالب وغيرهما من الصحابة.

<sup>(</sup>١) انظر: البخاري في صحيحه، ج٦٧/٣.

<sup>(</sup>٢) أبي عبيد القاسم بن سلّام، الأموال، ص ٦٧١؛ صحيح البخاري، ج٣/٦٥، ٦٦.

<sup>(</sup>٣) الصالحي السامي، سبل الهدى والرشاد، ج٣٨٨/٣.

<sup>(</sup>٤) انظر نص الإقطاع (محمد حميد الله: الوثائق السياسية للعصر النبوي والخلافة الراشدة، ص ٣١٩، ط ٤ـ بيروت: دار النفائس ١٤٠٣هـ/ ١٩٨٣م.

<sup>(</sup>٥) محمد حميد الله، الوثائق السياسية للعصر النبوي، ص ٣١٩.

acti Usar

كما أقطع على بن أبي طالب الله عيونًا بينبع اشتهرت فيما بعد بكثرة إنتاجها وعمل فيها عليٌ الله بنفسه. (١)

كذلك فإن الرسول ﴿ أمر الصحابة باستغلال الأراضي الزراعية وشجّع على ذلك، فقال ﴿ : ((من أحيا أرضًا ميتةً فله فيها أجر وما أكلت العانية منها فله منها صدقة)).(٢)

وقد وضع البخاري في صحيحه كتاب المزارعة، وحضّ الرسول هملاّك الأراضي على استغلالها أو دفعها إلى من يستغلها، فقال في: ((من كانت له أرض فليحرثها، فإن كره أن يحرثها فليمنحها أخاه، فإن كره أن يمنحها أخاه فليدعها)). وقد شجع على استغلال الأراضي ووضع قاعدة شرعية سارت عليها الأمة من بعده في تملُّك الأراضي حيث قال في: ((من أحيا أرضاً مواتًا فهي له))، كما ورد في حديث آخر عن أم المؤمنين عائشة في. قالت: قال رسول في: ((من أعمر أرضًا ليست لأحد فهو أحق)). (٥)

وقد ورد الكثير من الأحاديث رغب فيها السلمين في الزراعة، حتى أن البخاري البخاري البغاري البخاري البخار

<sup>(</sup>۱) عمر بن شبة، تاريخ المدينة، ج٢٢٢/٢.

<sup>(</sup>۲) سنن الدارمي، ج۲/۲۷۰.

<sup>(</sup>٣) البخاري، الصحيح (فتح الباري)، ج١٠/١٠.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الحرث والمزارعة، باب من أحيا أرضًا مواتًا، ج٧٠/٣.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الحرث والمزارعة، باب من أحيا أرضًا مواتًا، ج٣/٧٠، ٧١

مسلم يغرس غرسًا أو يزرع زرعًا فيأكل منه طير أو إنسان أو بهيمة إلا كان له به صدقة)). ((أ كما روى أنس بن مالك الله الله الله الله الله الله قال: ((لو قامت الساعة وبيد أحدكم فسيلة فإن استطاع أن لا يقوم حتى يغرسها فليفعل)). (()

وقد اشتهرت في المدينة من الأودية التي انتشرت الزراعة بها في عصر الرسول في. وكان يزورها بنفسه في منها وادي العقيق الذي هو أهم أودية المدينة وفيه أموال أهل المدينة ومزارعهم. كذلك من الأودية المهمة التي استخدمت للزراعة في المدينة وادي (بَطْحَان) ووادي (مَهْزُوز) كانت به مزارع، (ووادي (قَنَاة) وهو ثالث أودية المدينة ووادي (رَانُونَا). (0)

والمدينة المنورة، حيث عاش الله بعد الهجرة. كانت من كبرى المواقع في زراعة النخيل بالدرجة، (٦) وشرع الله فيها وفي ثمارها أحكامًا متعددة.

كما تعامل هم مزارع خيبر ووادي القرى وفدك، وغيرها مما فتح في زمنه هم بما يضمن استمرار إنتاجها. (٧)

<sup>(</sup>۱) سنن الدارمي، ج۱۰/۲۰.

<sup>(</sup>٢) الإمام أحمد بن حنبل، المسند، ج١٩١/٣، بيروت: المكتب الإسلامي ١٣٩٨هـ.

<sup>(</sup>٣) انظر: ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج٤/١٣٨.

<sup>(</sup>٤) ياقوت، معجم البلدان، ج١/٤٤٦.

<sup>(</sup>٥) عمر بن شبة النميري، تاريخ المدينة المنّورة، ص ١٦٨؛ وعبد السلام حافظ، المدينة المنّورة في التاريخ، ص ٣٨، ط ٢- النادي الأدبي بالمدينة ١٤٠٢هـ/ ١٩٨٢م.

<sup>(</sup>٦) عبد الله عبد العزيز بن إدريس، مجتمع المدينة في عهد الرسول، ص ٢٠٦، الطبعة الأولى ـ جامعة الملك سعود ١٤٠٢هـ/ ١٩٨٢م.

<sup>(</sup>۷) ابن هشام، السيرة النبوية، ج٣/٣٥٣؛ والبلاذري، فتوح البلدان، ص ٤٢؛ والمارودي، الأحكام السلطانية، ص ٢٠١؛ وابن كثير، الأحكام السلطانية، ص ٢٠١؛ وابن كثير، السيرة النبوية، ج٣/٣١٤؛ ابن الأثير، الكامل، ج٢/٢١٢.

حيث اتفق معهم الرسول هي على النصف مما تخرج الأرض. وكانت فدك خالصة للرسول، لأنها لم يجلب عليها بخيل ولا ركاب.(١)

وقد كان هناك نوع آخر من الكراء عند أهل المدينة، وذلك أنهم كانوا يكرون الأرض ويكون إنتاج رقعة معينة منها لصاحب الأرض الأصلي. وقد نهاهم رسول الله عن ذلك، (٢) لأن الزراعة تتعرض للإصابة. روي عن سعد بن أبي وقاص ها قال: (كنا نكري الأرض على عهد رسول الله بما على السواقي من الزرع وبما سعد من الماء منها، فنهانا رسول الله عن ذلك، ورخص لنا في أن نكريها بالذهب والورق). (٢)

وقد وجه الرسول أمرًا للمزارعين بعدم بيع الثمار قبل بدو صلاحها، وذلك منعًا للتخاصم الذي يقع نتيجة بيع الثمار قبل صلاحها، ثم تعرضها لإحدى الآفات الزراعية، وتلفها قبل أن يستفيد منها المشتري، كما قال النبي في في الحديث الذي رواه جابر بن عبد الله في: ((من ابتاع ثمرة فأصابته جائحة فلا يأخذن منه شيئًا. بم تأخذ مال أخيك بغير حق)).(1)

وقد تحبس الأمطار بالشراج فتكون أحواضًا يستفاد منها في السقي للزروع والنخل، وقد خوصم فيها الزبير بن العوّام هي عند الرسول الحبسه الماء فقال له الرسول هي: ((اسق يا زبير ثم أرسل إلى جارك)).(٥)

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، السيرة النبوية، ج٣٥٣/؛ والبلاذري، فتوح البلدان، ص ٤٢؛ والمارودي، الأحكام السلطانية، ص ٢٠١؛ وابن كثير، الأحكام السلطانية، ص ٢٠١؛ وابن كثير، السيرة النبوية، ج٣/٣١٤؛ ابن الأثير، الكامل، ج٢٢١/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: صحيح البخاري، ج٦٨/٣.

<sup>(</sup>٣) سنن الدارمي، ج٢/٢٧١ (سعد من الماء أي تسرب ونضح قريب من السواقي).

<sup>(</sup>٤) سنن الدارمي، ج٢/٢٥١، ٢٥٢.

<sup>(</sup>٥) البلاذري، فتوح البلدان، ص ٢٥؛ ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج٣٠/٣٣.

وقد كانت المزارع بما فيها من ضلال وبساتين إضافة إلى قيامها بسد الحاجات الغذائية عبارة عن منتجعات، يقصدها أصحابها إذا كانوا من الأغنياء للترويح.

وكان في حوائط المدينة ما يعرف بالعريش (وهو المكان المحاط بجريد النخل المسقوف بجريد النخل)، بحيث يتميز بوجود الظل إضافة إلى تخلل الهواء له بشدة مما يجعله أبرد مكان في الحائط، خصوصًا إذا أحاط به الماء أو رشّ بالماء فيكون مكانًا لطيفًا للجلوس وقضاء الوقت.

وقد عرفت بعض الآفات الزراعية التي كانت تتلف الثمار أو جزءًا منها، فقد عرف الجراد، (۱) وكان يلحق أضرارًا كثيرة بالمزارعين كما عرفت أنواعٌ أخرى من الأمراض التي كانت تصيب الزروع.

وعن الثمار. يقول ـ تعالى ـ: ﴿ وَمِن ثُمَرَتِ النَّخِيلِ وَالْأَعْنَبِ نَتَّخِذُونَ مِنْهُ سَكَرًا وَرِزْقًا حَسَنًا ۗ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ النَّا النَّا النَّا النَّا النَّا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ الللَّهُ اللَّاللَّالَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ

وقد ذُكِر عدد من الثمار في القرآن الكريم في آية واحدة، قال - تعالى -: ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَكُمُوسَىٰ لَن نَصْبِرَ عَلَى طَعَامٍ وَحِدٍ فَادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُخْرِجُ لَنَا مِثَا تُنْبِتُ ٱلْأَرْضُ مِنْ بَقْلِهَ الْوَقْ إِنَّ الْمَا وَعَدَسِهَا وَبَصَلِهَ أَقَالَ أَتَسْتَبْدِلُونَ ٱلَّذِى هُوَ أَذْنَ مِنْ بَقْلِهَ الْوَقِيَ إِنَّا مِنَا مُعَامِوْ وَعَدَسِهَا وَبَصَلِهَ أَقَالَ أَتَسْتَبْدِلُونَ ٱلَّذِى هُو أَذْنَ مِنْ بَقْلِهَ اللَّهِ عَلَيْهِمُ ٱلذِّلَةُ وَضُرِبَتَ عَلَيْهِمُ ٱلذِّلَةُ وَالْمَسْكَنَةُ وَبَاءُو بِغَضَبٍ مِن اللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا سَأَلْتُمْ كَانُوا يَكُفُرُونَ بِعَايَتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّهُ مَا اللَّهُ ال

<sup>(</sup>۱) ابن القيم، زاد المعاد، ج۱۸۸/۳؛ د. غوستاف لوبون، حضارة العرب، ترجمة عادل زعيتر، ص ٦٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٠٦٦/٢، ١٠٦٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٣٩/١.

ومن الفواكه المعروفة التين، وقد ورد ذكرها في القرآن الكريم مع غيره من الثمار، وسميت باسمه سورة من سوره، وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَهُو اللَّا يَ عَيْره من الثمار، وسميت باسمه سورة من سوره، وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَهُو اللَّا يَ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

وهناك بعض أنواع التين البري المعروف بالحماط، يوجد في أودية الطائف ويجلبه الناس إلى الأسواق. والحماط يشبه التين، إلا أن ثمره أصغر من التين وأشد حمرة، ومنابته في الأودية وأجواف الجبال وهو شديد الحلاوة، ويدخر كما يدخر التمر.(٢)

قال \_ تعالى \_: ﴿ وَشَجَرَةً تَغُرُجُ مِن طُورِ سَيْنَآءَ تَنْبُتُ بِٱلدُّهْنِ وَصِبْغِ لِّلَا كِلِينَ ﴿ اللهُ منونِ اللهُ اللهُ منونِ اللهُ اللهُ منونِ اللهُ اللهُ منونِ اللهُ عَنْ عَنْ عَنْ عَلَا اللهُ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ عَاللهُ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَلَا عَلَا عَنْ عَنْ عَنْ عَلَا عَنْ عَلَا عَلَا عَنْ عَلَا عَ

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٧٢٦.

<sup>(</sup>٢) جواد علي، المفصل في تاريخ العرب، ج٧٨/٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٣٣٤/، ١٣٣٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٠٢٨/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٢٩٤/.

وقوله \_ تعالى \_: ﴿ فَلَمَّا أَتَهُا نُودِي مِن شَلِطِي ٱلْوَادِ ٱلْأَيْمَنِ فِي ٱلْبُقَعَةِ ٱلْمُبَكَرَكَةِ مِنَ ٱلشَّجَرَةِ أَن يَـٰمُوسَىٰ إِنِّت أَنَا ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَكَمِينَ ۚ ﴿ القصصا. (١)

وفي قوله \_ تعالى \_: ﴿ وَأَنْكَنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِّن يَقْطِينٍ ﴿ اللَّهِ السَّافَاتِ]. (٢)

فِي قوله \_ تعالى \_: ﴿ وَهُو الَّذِي آَنزلَ مِن السَّمَاءَ مَآء فَأَخُرَجْنَا بِهِ ـ نَبَاتَ كُلِّ شَيْءٍ فَأَخْرَجْنَا مِنْهُ خَضِرًا نُخُرِجُ مِنْهُ حَبًّا مُّتَرَاكِبًا وَمِنَ ٱلنَّخْلِ مِن طَلْمِهَا قِنْوَانُ دَانِيَةٌ وَجَنَّاتٍ مِّنْ أَعْنَابٍ وَٱلزَّيْتُونَ وَٱلرُّمَّانَ مُشْتَبِهَا وَغَيْرَ مُتَشَابِهٍ ۗ ٱنْظُرُوٓا إِلَى ثَمَرِهِ ۚ إِذَآ أَثْمَرَ وَيَنْعِدِهَ إِنَّ فِي ذَالِكُمْ لَآيَنتِ لِّقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ١٠٠ ﴾ [الأنعام]. (٣)

وقوله - تعالى -: ﴿ يُنْبِتُ لَكُو بِهِ ٱلزَّرْعَ وَٱلزَّيْتُونَ وَٱلنَّخِيلَ وَٱلْأَعْنَبَ وَمِن كُلِّ ٱلثَّمَرُتِّ إِنَّا فِي ذَلِكَ لَأَيَةً لِقَوْمِ يَنْفَكَّرُونَ اللَّهُ [النحل]. (1)

وقوله \_ تعالى \_: ﴿ وَزَيْنُونَا وَغَلَّا ﴿ اللَّهِ اعْبِسِ]. (٥)

وقوله \_ تعالى \_: ﴿ وَالنِّينِ وَالزِّينَوُنِ ١ التينا. (٢)

وعَنْ جَابِرِ بْنِ عبد اللَّهِ ، ((أَنَّ النَّبِيَّ ، كَانَ يَقُومُ يَوْمَ الْجُمُعَةِ إِلَى شَجَرَةٍ أَوْ نَخْلَةٍ، فَقَالَتْ امْرَأَةٌ مِنْ الأَنْصَارِ أَوْ رَجُلٌ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَلا نَجْعَلُ لَكَ مِنْبَرًا ، قَالَ: إِنْ شَبِّتُمْ. فَجَعَلُوا لَهُ مِنْبَرًا. فلَمَّا كَانَ يَوْمَ الْجُمُعَةِ دُفِعَ إِلَى الْمِنْبَر فَصَاحَتْ النَّخْلَةُ صِياحَ الصَّبِيِّ ثُمَّ نَزَلَ النَّبِيُّ ۖ فَضَمَّهُ إِلَيْهِ تَئِنُّ أَنِينَ الصَّبِيّ الَّذِي يُسلَكُّنُ قَالَ: كَانَتْ تَبْكِي عَلَى مَا كَانَتْ تَسْمَعُ مِنْ الذِّكْرِ

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٤١٥/١، ١٤١٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٥٩٥/، ١٥٩٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٧٠٧.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٠٥٧/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٩٦٠، ١٩٦١.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج٢٠٠٩/٢.

acti Bissa

عِنْدُهَا)).(١)

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿: ((مَثَلُ الْمُؤْمِنِ كَمَثَلِ الزَّرْعِ لَا تَزَالُ الرِّيحُ ثُمِيلُهُ وَلَا يَزَالُ الْمُؤْمِنُ يُصِيبُهُ الْبَلاءُ، وَمَثَلُ الْمُنَافِقِ كَمَثَلِ شَجَرَةِ الْأَرْزِ لَا تَهْتَزُ حَتَّى تَسْتَحْصِدَ)).(٢)

وقد جاء خبر ذلك في قصة صحيحة ، لما رواه الإمام مسلم في في صحيحه عن جابر في قال: ((.. نَرَالْنَا وَادِيًا أَفْيَحَ فَذَهَبَ رَسُولُ اللَّهِ فَيَمْ يَوْضِي حَاجَتَهُ فَالَّبَعْتُهُ بِإِدَاوَةٍ مِنْ مَاءٍ، فَنَظَرَ رَسُولُ اللَّهِ فَلَمْ يَرَ شَيْئًا يَسْتَتِرُ بِهِ فَإِذَا شَعَرَتَانِ بِشَاطِئِ الْوَادِي، فَانْطَرَ رَسُولُ اللَّهِ فَإِلَى إِحْدَاهُمَا فَأَخَذَ بِغُصْنِ مِنْ أَغْصَانِهَا، فَقَالَ: «الْقَادِي عَلَيَّ بإِذْنِ اللَّهِ فَانْقَادَتْ مَعَهُ كَالْبَعِيرِ مِنْ أَغْصَانِهَا ، فَقَالَ: «الْقَادِي عَلَيَّ بإِذْنِ اللَّهِ فَانْقَادَتْ مَعَهُ كَالْبَعِيرِ الْمُخْشُوشِ الَّذِي يُصَانِعُ قَائِدَهُ حَتَّى أَتَى الشَّجَرَةَ الأُخْرَى فَأَخَذَ بِغُصْنٍ مِنْ أَغْصَانِهَا فَقَالَ: «الْقَادِي عَلَيَّ بإِذْنِ اللَّهِ فَانْقَادَتْ مَعَهُ كَذَلِكَ حَتَّى إِذِن اللَّهِ فَالْتَأْمَتَا فَقَالَ: «الْتَتَمْمَا عَلَيَّ بإِذْنِ اللَّهِ فَالْتَأْمَتَا. قَالَ جَابِرٌ فَخَرَجْتُ أَحْضِرُ مَخَافَةَ أَنْ يُحِسَّ رَسُولُ اللَّهِ فَ بَقُرْبِي فَيْبَعَدَ وَقَالَ مُحَمَّدُ بْنُ عَبَّادٍ فَيَتَبَعَدَ. فَجَلَسْتُ أَحَدَّتُ نَفْسِي فَحَانَتْ مِنِّي لَفْتَةً فَالْ برَسُولُ اللَّهِ فَ مُقْالَ اللَّهِ عَلَيْ مَتَالِ قَدْ الثَّرَقَتَا فَقَامَتْ حَلُّ وَاحِدَةٍ فَيْبَعِدَ وَقَالَ مُحَمَّدُ بْنُ عَبَّادٍ فَيَتَبَعَدَ. فَجَلَسْتُ أَحَدَّتُ نَفْسِي فَحَانَتْ مِنِّي لَفَتَةً فَقَامَتْ حَلُلُ وَاحِدَةٍ فَقَامَتْ عَلَى سَاقٍ...)). (")

وَقَالَ النبي ﷺ: ((لا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى يُقَاتِلَ الْمُسْلِمُونَ الْيَهُودَ فَيَقْتُلَهُمْ

(۱) رواه البخاري في صحيحه، كتاب المرضى والطب، باب ما جاء في كفارة المرضى ج٢/٧، ٣.

 <sup>(</sup>۲) رواه مسلم في صحيحه، كتاب صفة القيامة والجنة والنار، باب مثل المؤمن كالزرع،
 ومثل الكافر كشجرة الأرز، ج١٣٦/٨، ١٣٧٠.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الزهد والرقائق، باب حديث جابر الطويل وقصة أبي اليسر، ج/٢٣٤/٨.

الْمُسلِمُونَ حَتَّى يَخْتَبِئَ الْيَهُودِيُّ وَرَاءَ الْحَجَرِ أَوْ الشَّجَرَةِ فَيَقُولُ الْحَجَرُ أَوْ الشَّجَرُ: يَا مُسْلِمُ يَا عبد اللَّهِ هَذَا يَهُودِيُّ خَلْفِي فَتَعَالَ فَاقْتُلْهُ، إِلاَّ الْغَرْقَدَ فَإِنَّهُ مِنْ شَجَر الْيَهُودِ)).(١)

وجاء في الحديث الصحيح أن سلمان الفارسي أسلم وهو رقيق، فشارط سيده على أن يغرس له خمس مائة نخلة، فإذا عاشت فهو حر، فلما استشار النبي أو وافقه على ذلك، وأمره أن يهيئ الغراس، ويحفر لها الحفر اللازمة، فإذا تم ذلك أخبر النبي له ليغرسها بيده، وهكذا كان، وعاشت النخلات، وعتق سلمان أو وانضم إلى الصحابة الكرام في نشر الإسلام وخدمة المسلمين، وكانت البداية غرس تلك النخلات.

وفي الحديث أنه ﴿ كان يوصي أمراء جيوشه فيقول: ((اغزوا بسم الله في الله من كفر بالله ولا تغدروا.. ولا تقطعوا نخلاً ولا شجرةً ولا تهدموا بناء)). وكذلك فعل من بعده، أبو بكر وبقية الراشدين ﴿ (")

وقد حرم الإسلام قطع الأشجار في الحرب، ولذلك فالاهتمام بها ورعايتها في الأوقات العادية واجب على كل مسلم ومسلمة.

حثَّ النبيُّ ﷺ على الزرع والغرس، فعن أنس بن مالك ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: ((مَا مِنْ مُسُلِمٍ يَغْرِسُ غَرْسًا أَوْ يَزْرَعُ زَرْعًا، فَيَأْكُلُ مِنْهُ طَيْرٌ أَوْ

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الفتن، باب لا تقوم الساعة حتى يمر الرجل بقبر الرجل...، ج٨/٨٨٤؛

ورواه الإمام أحمد في مسنده، ج١٧/٢.

<sup>(</sup>۲) انظر: قصة إسلام سلمان الله مختصرة عند ابن أبي شيبة، المغازي، ص ١٣٩، وقد وضع البخاري في صحيحه (باب إسلام سلمان الفارسي) وشرحها ابن حجر وفصل فيهافي فتح الباري، ج١٣٨/١١٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: الأزدي، فتوح الشام، ص ٣٦ ـ ٥٠؛ والطبري، تاريخه، ج٣١/٣؛ وانظر كتابى: (الفتوح الإسلامية عبر العصور)، ط٤، ص ١٠٩.

إنْسَانٌ أَوْ بَهِيمَةٌ، إلاَّ كَانَ لَهُ بِهِ صَدَقَةٌ)).(١)

كما روي عن جابر بن عبد الله ﴿ (أَنَّ النبي ﴿ دخل على أَمِّ مبشر الأنصارية فِي نخلِ لها ، فقال لها النبيُّ ﴿ : مَنْ غَرَسَ هَذَا النَّخْلَ؟ أَمُسُلِمٌ أَمْ كَافِرٌ؟ فقالت: بل مسلم. فقال: لا يَغْرِسُ مُسْلِمٌ غَرْسًا وَلاَ يَزْرَعُ زَرْعًا فَيَأْكُلَ مِنْهُ إِنْسَانٌ وَلاَ دَابَّةٌ وَلاَ شَيْءٌ إِلاَّ كَانَتْ لَهُ صَدَقَةٌ)). (٢)

فما دام الزرع قائمًا فإنَّ زارعه يحصد أجرًا عن كلِّ من انتفع به، بل حتى عمَّن أنقص منه وسرق؛ بنصِّ الحديث، وفي الحديث أنَّ القائم على الزرع ولو لم يملكه هو المقصود بالأجر، قال ابن حجر: (وظاهر الحديث أنَّ الأجر يحصل لمتعاطي الزرع أو الغرس، ولو كان ملكه لغيره؛ لأنه أضافه إلى أم مبشر ثُمَّ سألها عمَّن غرسه). (٣)

لقد حرص الرسول على جعل حرمة للمدينة، وحدد لها حدودًا ودعا لها هي، كما ورد عند البخاري في صحيحه أنه في قال: ((إن إبراهيم حرم مكة ودعا لأهلها وإني حرمت المدينة ما بين لابتيها)). ((اللَّهُمَّ حَبِّبُ إلَيْنَا الْمَدِينَةَ كَحُبِّنَا مَكَّةَ أَوْ أَشَدً)). ((اللَّهُمَّ حَبِّبُ إلَيْنَا عليه ورعايته ودوام الإقامة فيه.

كما كان من التشريعات التي أصدرها النبي ﷺ لحفظ البيئة والحياة

<sup>(</sup>۱) البخاري: كتاب المزارعة، باب فضل الزرع والغرس إذا أُكل منه؛ ج٦٦/٣؛ ورواه مسلم في صحيحه، كتاب المساقاة، باب فضل الغرس والزرع، ج٥/٢٧، ٢٨.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في صحيحه، كتاب المساقاة، باب فضل الغرس والزرع ج٥/٢٧، ٢٨.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الحرث والمزارعة، باب فضل الزرع والغرس إذا أكل منه، ج٦٦/٣.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، كتاب المفازي، باب أحد جبل يحبنا ونحبه، ج٤٠/٤.

<sup>(</sup>٥) من حديث رواه البخاري في صحيحه، ح برقم: ٣٩٢٦؛ ومسلم في صحيحه، ح برقم: ١٣٧٦؛ وانظر: تخريجه عند الرفاعي، الأحاديث الواردة في فضائل المدينة، ص ١٧٦.

areat Ussa-

الطبيعية النباتية في المدينة قوله في: ((إن إبراهيم حرم مكة وإني أُحرم المدينة حرام ما بين حَرَّتَيْها وحماها كله لا يختلى خلاها ولا ينفر صيدها ولا تلتقط لقطتها إلا لمن أشاد بها، ولا تقطع منها شجرة إلا أن يُعلف رجل بعيره ولا يحمل فيها السلاح لقتال)).(1)

كما ورد عن أنس هن عن النبي قال: ((المدينة حرم من كذا لا يقطع شجرها ولا يحدث فيها حدث، من أحدث فيها حدثًا فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين)).(٢)

كما قال ﴿ : ((حُرِّمَ ما بين لابَتَيْ المدينة على لساني))، قال: وأتى النبي النبي بني حارثة فقال: ((أراكم يا بني حارثة قد خرجتم من الحرم ثم التفت فقال بل أنتم فيه)). (")

لقد جعلت هذه الأوامر النبوية المدينة المنورة ذات حماية خاصة ما يتعلق بالبيئة والحمى وقطع الأشجار والصيد. وقد ساهمت تلك التشريعات والأوامر النبوية على حماية البيئة الطبيعية للمدينة، في ضوء الزيادة السكانية للمدينة المنورة نتيجة الهجرة المتزايدة إليها، وخصوصًا في السنتين الأوليين من الهجرة النبوية.

والحديث عن الثمار التي تناولها الله في مأكله سيأتي التفصيل فيه بإذن الله في الحديث عن مأكله الله في الحديث عن مأكله

وكان الله يمتحن الصحابة أحيانًا بسؤالهم عن الأشجار، عن ابن عمر عن النبي الله قال: ((إن من الشجر شجرة لا يسقط ورقها وإنها مثل المسلم

<sup>(</sup>١) من رواية الإمام أحمد في مسنده، ج١١٩/١.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه، ج٢٠/٢٢.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري، باب حرم المدينة، ج٢١/٢٢.

حدثوني ما هي قال فوقع الناس في شجر البوادي قال عبد الله: فوقع في نفسى أنها النخلة ثم قالوا: حدثنا ما هي يا رسول الله قال: هي)).(١)

والنظر في عجيب خلق الله ودقائقه يعد عبادة تعبن على الإيمان. يقول ـ تعالى -: ﴿ ثُمَّ كُلِي مِن كُلِّ ٱلثَّمَرَتِ فَٱسْلُكِي شُبُلَ رَبِّكِ ذُلُلًا يَخْرُجُ مِنْ بُطُونِهَا شَرَابُ تُّخَنْلِفُّ أَلْوَ'نُدُ. فِيهِ شِفَآءٌ لِّلنَّاسِّ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِّقَوْمِ يَنْفَكَّرُونَ ﴿ اللَّ ﴾[النحل]. (٢)

وتأتى أحكام الزرع والمساقاة لتكشف تشريعًا دقيقًا في هذا الباب، كان ﷺ على علم به ، ومصدره بوحي وعلم من الله ﷺ. (٢٠)

ولعل تشريع الزكاة على الزروع والمحاصيل ينم عن معرفة منه 🏶 بتلك المنتجات الزراعية، تلقاه بوحى من ربه، وما فيها من تفصيلات وممارسة المسلمين للزكاة في العصر النبوى تفيد بمعلومات عن هذا الجانب، كما أنه ﷺ مارس بنفسه خرص التمور في بعض المزارع لأجل الزكاة وأصاب ﷺ في ذلك الخرص، وهذا يدل على علم وخبرة في هذا الجانب منه ﴿ . ﴿ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

(١) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب طرح الإمام المسألة على أصحابه ليختبر

ما عندهم من العلم، ج٢٢/١٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٠٦٧، ١٠٦٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب الشرب والمساقاة، ج٧٣/٣، ومسلم في صحيحه، كتاب الزكاة، باب ما فيه العشر أو نصف العشر، ج٣/١٧٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب الزكاة، باب خرص التمر، وما تلاه من أبواب، . ۱۳٤ \_ ۱۳۲/۲ج

## علمه ﷺ بالأبدان وطبها:

التفكر في النفس وفي خلقها يرتبط بعلم الأبدان وصحة الإنسان، وقد أمر الله ـ تعالى ـ به، وجاءت الآيات القرآنية لتجعل الإنسان يتفكر في نفسه وخلقها ونظام حياته التي أوجدها الله له وما يناسب بدنه وروحه، ولا شك أنه في يطبق ما أمر به في يقول ـ تعالى ـ: ﴿ وَفِي ٓ أَنفُسِكُم ۚ أَفَلا تُبُصِرُونَ الله الذارياتا. (۱)

ويقول - تعالى -: ﴿ أَوَلَمْ يَنَفَكَّرُواْ فِيَ أَنفُسِمِمٌ مَّا خَلَقَ ٱللَّهُ ٱلسَّمَٰوَٰتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَاۤ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَأَجَلِ مُّسَمَّىُ وَإِنَّ كَثِيرًا مِّنَ ٱلنَّاسِ بِلِقَآيِ رَبِّهِمْ لَكَنفِرُونَ ۖ ( الروم اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الل

وجاءت الآيات لتذكره بنظام حياته من زواج وسكينة وما هيَّاه الله له في ذلك. يقول ـ تعالى ـ: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمُ أَزُونَ السَّكُنُواْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمُ مَّوَدَّةً وَرَحُمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَتِ لِقَوْمِ يَنفُكُرُونَ السَّ الروم]. (١)

وذكَّره الله بما هيأ له من نوم وما يعتريه من وفاة وبقدرته ـ تعالى ـ عليه ودعاه في إلى التفكر فيه. يقول ـ تعالى ـ: ﴿ اللهُ يَتَوَفَى الْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَالْتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهَا فَيُمْسِكُ اللِّي قَضَى عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَيُرْسِلُ الْأُخْرَى إِلَى آجَلِ مُسَمَّى إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآكِتَ لِقَوْمٍ يَنَفَكُرُونِ ﴿ الزمرا. ('')

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٧٦٤/١، ١٧٦٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٤٤٨/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٤٤٩/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٦٢٢/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٨٠٤ ـ ٨٠٦.

## ويقول ـ تعالى ـ: ﴿ وَمَن نُعَمِّرُهُ نُنَكِّسُهُ فِي ٱلْخَلْقِ أَفَلَا يَعْقِلُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

حين الحديث عن هذا الموضوع يتبادر إلى الذهن الكثير من الكتب التي ألفّت عن الطب النبوي. (٢) والأبواب المتعددة في كتب السنة وما فيها من روايات تتعلق بصحة الإنسان، (٣) وكذلك ممارساته في في هذا الجانب، في كل ما يرتبط بالصحة وعلومها.

وحديثه ﷺ: ((ألا إن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح لها سائر الجسد وإذا فسدت فسد لها سائر الجسد ألا وهي القلب)).(3)

وإن كان الكثيرين يوجهونه على صلاحية القلب في التقوى وما في معناها، إلا أنها حقيقة علمية في مجال الصحة البدنية.

وحين آخى النبي بين سلمان وأبي الدرداء، زار سلمان أبا الدرداء فرأى أم الدرداء متبذلة، فقال: ما شأنك؟ قالت: أخوك أبو الدرداء ليس له حاجة في الدنيا. فجاء أبو الدرداء فصنع له طعامًا، فقال له: كل فإني صائم، قال: ما أنا بآكل حتى تأكل فأكل، فلما كان الليل ذهب أبو

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج٢/١٥٧٤ ـ ١٥٧٦.

<sup>(</sup>۲) انظر: د. محمد علي البار، موسوعة الطب النبوي، وزارة الصحة، الرياض: المركز الوطني للطب البديل ١٤٣٧هـ. (ويحتوي الجزء الأول على الكتب التراثية في الطب النبوي)؛ ابن القيم، الطب النبوي، تعليق وتخريج: د. عادل الأزهري، ومحمد الفرج العقدة، مكتبة الرياض الحديثة (د. ت).

<sup>(</sup>٣) انظر: صحيح البخاري، كتاب الطب، ج١١/٧، المرضى، ج٢/٧؛ وصحيح مسلم، كتاب الطب، وفيه أبواب متفرقة، ج٣٧/٧.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الإيمان، باب فضل من استبرأ لدينه، ج١٩/١؛ ورواه مسلم في صحيحه، كتاب المساقاة، باب أخذ الحلال وترك الشبهات، ج٥٠/٥، ٥٠.

wet Brown

الدرداء يقوم فقال له: نم، فنام، ثم ذهب يقوم فقال له: نم. فلما كان من آخر الليل قال سلمان: إن لربك عليك حقًا، وإن لنفسك عليك حقًا، ولأهلك عليك حقًا، فأعط كل ذي حق حقه، فأتى النبي هذكر ذلك له فقال النبي هذا ((صدق سلمان)).(1)

وإشارته ه النفس هنا تعني حاجة البدن للراحة وغيرها.

وكان يحرص ﴿ على تجديد نشاطه ومن ذلك القَيْلُولة وهي نَوْمةُ قصيرة في وسط النهار، ربَّما كانت قبلَ صَّلاة الظهر، وربَّما كانت بعد الصَّلاة. (٢)

وكان ينام القيلولة، ولعل ذلك يفهم مع قوله ـ تعالى ـ: ﴿ وَمِنْ ءَايَانِهِ - مَنَامُكُمْ بِٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَٱبْنِغَآ قُرُكُم مِّن فَضْلِهِ } إِنَّ فِي ذَلِك لَآيَتِ لِقَوْمِ يَسْمَعُونَ مَنَامُكُمْ بِٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَٱبْنِغَآ قُرُكُم مِّن فَضْلِهِ } إِنَّ فِي ذَلِك لَآيَتِ لِقَوْمِ يَسْمَعُونَ اللَّهُ وَالرَّومِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّاللَّاللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ ا

وقد أخرج البخاري هي عن أم حرام بنت ملحان ((أن رسول الله هي قال عندهم، فاستيقظ وهو يضحك...)) الحديث.(٤)

وعن سهل بن سعد، قال: قال ﴿ : ((ما كنا نقيل ولا نتغدى إلا بعد الجمعة)). (٥) وعن أنس بن مالك قال: ((كنا نبكر بالجمعة، ونقيل بعد

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الصوم، باب من أقسم على أخيه ليفطر في التطوع ولم يرّ عليه قضاء إذا كان أوفق له، ج٢٤٣/٢.

<sup>(</sup>۲) انظر: موقع الشيخ عبد الرحمن البراك، https://sh-albarrak.com/article/ بتاريخ:

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن كثير، تفسيره، ج٢/١٤٥٠.

<sup>(</sup>٤) من رواية البخاري في صحيحه، كتاب الجهاد، باب ركوب البحر، ج٢٢٥/٣.

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الجمعة، باب صلاة الجمعة حين تزول الشمس، ج٤/٩.

الجمعة)).(١) وقال النبي ﷺ: ((قيلوا فإن الشياطين لا تقيل)).(٢)

وقد قال ((ما ملأ آدمي وعاءً شرًّا من بطن، بحسنب ابنِ آدم لقيمات يُقِمْنَ صلبَه، فإن كان لا محالة فثلث لطعامِه وثلث لشرابه وثلث لنفسِه)).(٦)

ولا شك أنه ﴿ يدرك ما ورد في القرآن الكريم عن الغذاء من النباتات وغيرها (٤) ويتعلم ويُعلم قوله ـ تعالى ـ: ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ قِطَعُ مُّتَجَوِرَتُ وَجَنَتُ مِّنَ الْعَنْبِ وَزَرَعٌ وَنَحْيِلٌ صِنُوانٌ وَغَيْرُ صِنُوانٍ يُسْقَى بِمَآءٍ وَحِدٍ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي الْأَكُلِ وَنَفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي الْأَكُلِ وَنَفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي الْمَاكُ لِآ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ اللَّهُ الرعدا.

والحديث عن ما يرتبط بالغذاء النباتي وأنواعه سيأتي بإذن الله في القسم الخاص عن مأكله وطعامه .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الجمعة، باب وقت الجمعة إذا زالت الشمس، ج١١٧/٢.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبراني في الأوسط، حسنه الالباني (صحيح الجامع الصغير، ٤٤٣١).

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي في سننه، كتاب الزهد، باب ما جاء في كراهية كثرة الأكل، ص ٥٩٠، ح برقم: ٢٣٨٠)؛ ورواه ابن ماجه في سننه، كتاب الأطعمة، باب الاقتصاد في الأكل وكراهة الشبع، ج٢/١١١١، ح برقم: ٣٣٤٩. نقلاً من كتاب: (من البيان النبوي الشريف .. تأملات بلاغية في الهدي النبوي)، بسيوني عبد الفتاح فيُود، ص ٤٠٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: د. معز الإسلام عزت فارس، الغذاء في القرآن الكريم من منظور علم التغذية الحديث، جامعة حائل ١٤٣٦هـ.

بَارِكْ لَنَا فِي صَاعِنَا وَفِي مُدِّنَا وَصَحِّحْهَا لَنَا وَانْقُلْ حُمَّاهَا إِلَى الْجُحْفَةِ)).(١) ومن الواضح من الدعاء اهتمام الرسول الشهاب بصحة المدينة وأهلها، وتصحيح بيئتها لتصبح بيئة صحية.

والرسول ه مرض كغيره من البشر، (\*) وشجع الناس على التداوي. (\*) والبحث عن العلاج في قوله: ((مَا أَنْزَلَ اللهُ دَاءً، إِلا قَدْ أَنْزَلَ لَهُ شِفَاءً)). (\*) وداوم على التطبُّب. وكان يؤكد على العلاج الطبيعي الصحيح كالعسل وغيره، فقد ورد عنه ه أنه قال: ((الشِّفَاءُ فِي تَلاثٍ: شَرْبَةِ عَسَلٍ، وَشَرْطَةِ مِحْجَمٍ، وَكَيَّةِ نَارٍ، وَأَنْهَى أُمَّتِي عَنِ الْكَيِّ)). (\*)

وكان يأمر باستخدام الماء لتبريد الحمى. فيقول ﷺ: ((الحُمَّى مِن فَيْحِ جَهَنَّمَ فأَبْردُوهَا بالمَاءِ)).(١)

وفي استخدام النباتات في العلاج ورد عن أبي هريرة هم أنه سمع رسول الله في يقول: ((إن في الحبة السوداء شفاء من كل داء إلا السام)).(٧)

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب فضائل المدينة، ج٢/٢٥٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: مؤنس، حسين، التاريخ الصحي للرسول ، سلسلة اقرأ، القاهرة: دار المعارف ٢٠٠٠م.

<sup>(</sup>٣) انظر: الفيروز آبادي، أبو طاهر مجد الدين محمد بن يعقوب، تحقيق أحمد عبد الرحيم السايح وعمر حمزة، من هدي النبي المسمى "سفر السعادة"، مركز الكتاب، ط١ـ ١٤١٧هـ، ص ٢٢٨.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري في صحيحه، فتح الباري، ج٢١/٢٥٠.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الطب، باب ما يذكر في الطاعون، ج٧/٢٠؛ وانظر شرحه عند ابن حجر، فتح الباري، ج٣٤٢/٢١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب بدء الخلق، باب صفة النار وأنها مخلوقة، ج٤/٨٨؛ ومسلم في صحيحه، كتاب الطب، باب لكل داء دواء، ج٧٣/٢.

<sup>(</sup>٧) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الطب، باب الحبة السوداء، ج١٣/٧، ١٤. والسام: الموت.

كما وقف الله موقفًا حازمًا من الخرافات التي تسبب الأمراض النفسية والجسدية من الطيرة والتشاؤم. وأثبت للناس الفأل الحسن. وكان يأمر باستعمال بعض النباتات كالحبة السوداء وغيرها.(١)

وكان الله يُقرُ دعوة الأطباء للمرضى وهم أهل العلم والاختصاص في هذا المجال، كما حصل لسعد بن أبي وقاص الله حين مرض في حجة الوداع. (٢)

كما كان يتعلم من الأطباء المعاصرين له، ففي حديث عائشة السالها عروة بن الزبير، يقول لها متعجبًا: (يا أمتاه لا أعجب من فهمك، أقول زوجة رسول الله وبنت أبي بكر الله ولا أعجب من علمك بالشعر وأيام الناس، أقول ابنة أبي بكر، وكان أعلم الناس أو من أعلم الناس، ولكن أعجب من علمك بالطب كيف هو ومن أين هو؟قال: فضربت على منكبه وقالت: أي عُرية: إن رسول الله كان يسقم عند آخر عمره أو في آخر عمره، فكانت تقدم عليه وفود العرب من كل وجه فتنعت له الأنعات وكنت أعالجها له فمن ثم).(٢)

أما في مجال حماية الأبدان فقد شرع النظافة وحث عليها وطبقها، فكانت عنايته النظافة، حيث كان الها نفسه نظيفًا، في ويحث

<sup>(</sup>١) انظر: ابن القيم، الطب النبوي، ص ٢٢٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن سعد، الطبقات الكبرى، ج٣/١٤٧؛ والبخاري في صحيحه، كتاب المغازي، باب حجة الوداع، ج١٢٧/٥، ١٢٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن القيم، الطب النبوي، ص ٢٢٩.

<sup>(</sup>٤) انظر: الجزء الأول من هذه الموسوعة حيث توسعت في هذا الموضوع عند الحديث عن مدنه ...



<u>⊸r€GB355</u>~

الآخرين على النظافة والريح والطيبة والطهارة في كل الأوقات، ويتأكد ذلك في الصلاة، فقال الله : ((إنَّمَا أُمِرْتُ بِالْوُضُوءِ إِذَا قُمْتُ إِلَى الصَّلاةِ)).(١)

واعتنى ﷺ بأجزاء معينة من الجسد أكثر من غيرها في التنظيف والتطهير؛ لشدة حاجتها كالسبيلين ومناطق العرق وغيرها.

وبالتالي مارس ﴿ وعلَّم نظافة الجسم من القاذورات وما يخرج منه، فعلمنا الاستنجاء بغسل مكان البول والغائط.

كما مارس وحث على نظافة الفم والأسنان بالمضمضة والسواك؛ لما لذلك من تأثير على الجسم والنفس، وكل هذا يدخل في مجال الوقاية، وسوف ترد تفصيلات لذلك.

وقد جاءت أحكام الوضوء مفصلة؛ لتطهير أجزاء من الجسد، منها: الوجه واليدان والرأس والقدمان.

ويسبق الوضوء كل فريضة وسنة من الصلوات، ويستحب تجديده حتى مع بقاء الطهارة في الإنسان وعدم إحداثه ما ينقضها، ولا شك أن الرسول السيشعر ذلك، ويطبقه على نفسه.

وجاءت تفاصيل الوضوء في آية بكتاب الله تحدثت عن عدد من أجزاء الجسد التى تدخل في الوضوء في قوله ـ تعالى ـ: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّايِنَ ءَامَنُواْ إِذَا وَمُوهَكُمُ وَأَيْدِيكُمُ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمُ وَأَيْدِيكُمُ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمُ وَأَيْدِيكُمُ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمُ وَأَرْجُلَكُمُ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمُ وَأَرْجُلَكُمُ إِلَى الْكَعْبَيْنِ وَإِن كُنتُم جُنُبًا فَاطَهَرُواْ وَإِن كُنتُم مَرْضَى أَوْعَلَى سَفَر أَوْ كَنَ سَفَر أَوْ عَلَى سَفر أَوْ جَاءَ أَحَدُ مِنكُمُ مِن الْغَايِطِ أَوْ لَامَسْتُمُ النِسَاءَ فَلَمْ يَحِدُواْ مَاءً فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا فَأَمْسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِنْ فَمَ مَن مُنْ مَن عَرَجٍ فَأَمْسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِنْ فَمَا يُرِيدُ اللّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِنْ حَرَجٍ فَأَمْسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِنْ فَمَا يُرِيدُ اللّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ

<sup>(</sup>١) الترمذي، سننه، كِتَاب الأطْعِمَةِ، بَاب فِي تَرْكِ الْوُضُوءِ قَبْلَ الطَّعَامِ، ج٢٨٢/٥ برقم: ١٨٤٧.

وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتُهُ، عَلَيْكُمْ لَعَلَكُمْ تَشُكُرُونَ الله وَلَلِمَة الله الله والرافق والرأس والرجلين، وكلها ظاهرة من الجسم، يصلها الوضوء بمائه لتطهيرها وصحتها.

كما جاءت الأحاديث التفصيلية والتطبيقات النبوية لتؤكد على الاستنشاق والمضمضة والمبالغة في ذلك، (۱) وكل هذا مما يساهم في نظافتها وخلوها من الجراثيم المضرة.

والغسل لكامل الجسد من أهم أسباب صحة البدن وشعوره بالنشاط والسعادة والانطلاق، والاهتمام بالغسل جاء واجبًا شرعيًّا في عدد من المواضع، (۲) من ذلك: بعد الحيض والنفاس والجنابة والاحتلام والاستحاضة.

كما جاء الحث على غسل الجمعة وغسل العيدين، ووضع حدًّا أدنى للغسل بقوله ((حق على كل مسلم أن يغتسل في كل سبعة أيام يومًا يغسل فيه رأسه وجسده)).(")

كما ذكرت الروايات: ((كان رسول الله ﷺ يغتسل يوم الفطر ويوم الأضحى)).(1)

<sup>(</sup>۱) انظر: سنن أبي داود، كِتَاب الطَّهَارَةِ، أسبغ الوضوء وخلل بين الأصابع وبالغ في الاستنشاق، ص ۲۱، ح برقم: ۹۷؛ والترمذي في سننه، كتاب الطهارة عن رسول الله ، باب ما باب ما جاء في المضمضة والاستنشاق، ج۱/۵۰؛ وكتاب الصوم عن رسول الله ، باب ما جاء في كراهية مبالغة الاستنشاق للصائم، ج۱۵۵۳؛ والنسائي في سننه، كتاب الطهارة، باب المبالغة في الاستنشاق؛ وابن ماجه، في سننه، كتاب الطهارة وسننها، باب المبالغة في الاستنشاق والاستنثار، ج۱۲/۱۶.

<sup>(</sup>٢) انظر: صحيح البخاري، كتاب الغسل، وفيه (٢٩) بابًا، ج١/٧٠؛ وصحيح مسلم، كِتَابِ الْجُمُعَةِ، بَابِ فَضْلِ مَنِ اسْتَمَعَ وَأَنْصَتَ فِي الْخُطْبَةِ، ج٣/٨.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في صحيحه، كِتَاب الْجُمُعَةِ، بَابِ الطِّيبِ وَالسِّوَاكِ يَوْمَ الْجُمُعَةِ، ج٣/٤.

<sup>(</sup>٤) سنن ابن ماجه، كِتَاب إِقَامَةِ الصَّلَاةِ وَالسُّنَّةِ فِيهَا، بَابِ مَا جَاءَ فِي الْاغْتِسَالِ فِي الْعِيدَيْنِ. ج١٧/١، ح برقم: ١٣١٦.



wet Book

والغسل أقسام، فمنه واجب، ومنه سنة مؤكدة، وكل ذلك يزيد المسلم طهارة ونظافة وصحة تبعًا لذلك. وقد مارسها ﷺ جميعًا.

وكان ه حريصًا على السواك طوال حياته، يفعله ويأمر المسلمين به، عند كل وضوء وعند كل صلاة، يحث عليه، ويحمله معه في حله وترحاله.(۱)

قال ﷺ: ((لولا أن أشق على أمتي لأمرتهم بالسواك عند كل صلاة)).(٢)

وكان من آخر من دخل على رسول الله في في اليوم الذي مات فيه عبدالرحمن بن أبي بكر الصديق في ميث كان دخوله خاصًا بحكم أُخوَّته لأم المؤمنين عائشة في وكونه محرمًا لها.

عن عائشة ها قالت: ((دخل عبد الرحمن بن أبي بكر الصديق ها على النبي ها وأنا مُسنْدِدَتُه إلى صدري، ومع مع عبد الرحمن سواك رطب يستن به فأبده (۲) رسول الله ها، بصره، فأخذت عائشة ها السواك فقضمته، ونفضته وطيبته، ثم دفعته إلى النبي ها فاستن به... الحديث)).(۱)

حرص ه على نظافة الأيدي، وقد خصص الله اليسرى للاستنجاء، واليمنى للطعام والشراب والتناول والسلام. (٥)

<sup>(</sup>١) انظر: روايات مسلم في صحيحه، كِتَابِ الطَّهَارَةِ، بَابِ السِّوَاكِ، ج١٥١/١.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الجمعة، ج١/٤/١؛ ومسلم في صحيحه، كِتَاب الطَّهَارَةِ، بَاب السِّوَاكِ، جـ/١٥١/.

<sup>(</sup>٣) (أبد) تأتي بعدة معان: ولعل المقصود هنا إطالته النظر للسواك (انظر: المعجم الوسيط، مادة أبد، ص ٢).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري في صحيحه، كِتَابِ الْجُمُعَةِ، بَابِ السِّوَاكِ يَوْمَ الْجُمُعَةِ، ج١١٤/.

<sup>(</sup>ه) انظر: روايات مسلم في صحيحه، كِتَاب الطِّهَارَةِ، بَاب النهي عن الاستنجاء باليمين، ج١/٥٥١.

وكان ﷺ حريصًا على نظافة اليدين قبل استعمالهما للطعام، قال

وكان ﷺ يأمر بالأكل باليد اليمني ولا يأكل إلا بيمينه.(٢)

وقد أمر الله على عباده بالابتعاد عن كل ما يسبب الأذى البدنى للإنسان، ومن ذلك تجنب جماع المرأة الحائض، كما في قوله - تعالى -: ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ قُلُ هُوَ أَذَى فَاعَتَزِلُوا ٱلنِسَاءَ فِي ٱلْمَحِيضِ وَلَا نَقْرَبُوهُنَّ حَتَى يَطْهُرُنَ فَإِذَا عَنِ الْمَحِيضِ وَلَا نَقْرَبُوهُنَّ حَتَى يَطْهُرُنَ فَإِذَا تَطَهَّرُنَ فَأْتُوهُ مَنَ عَنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللهُ إِنَّ اللهَ يُحِبُ ٱلتَّوَّبِينَ وَيُحِبُ ٱلْمُتَطَهِّرِينَ فَيُحِبُ المُتَعَلِقِينَ وَيُحِبُ الْمُتَطَهِّرِينَ فَي اللهِ المَا اللهِ اللهِ اللهِ الله الله الله المها المرجل والمرأة.

وقد وضع ﴿ أساس العزل الطبي للوقاية من العدوى في قوله: ((إِذَا سَمِعْتُمْ بِالطَّاعُونِ بِأَرْضٍ فَلا تَدْخُلُوهَا، وَإِذَا وَقَعَ بِأَرْضٍ وَأَنْتُمْ بِهَا فَلا تَحْرُجُوا مِنْهَا)). (٢) كما أنه وضع قواعد مهمَّة في الصحة والطب الوقائي والعلاجي، من خلال الحمية وعدم الإسراف في الأكل وصيام الفريضة والتطوع، ومن ذلك قوله: ((مَا مَلاً آدَمِيُّ وِعَاءً شَرَّا مِنْ بَطْنٍ بِحَسنبِ ابْنِ آدَمَ أُكُلاتٌ يُقِمْنَ صلْبَهُ فَإِنْ كَانَ لا مَحَالَةَ فَتُلُثٌ لِطَعَامِهِ وَتُلُثٌ لِشَرَابِهِ وَتُلُثٌ لِنَفَسِهِ)). (١)

وقد حارب ﴿ الشعوذة وإتيان الكهان للعلاج، وأقر الرقية الصحيحة من القرآن والدعاء ﴾.

وفي أيامه ﷺ كان يدرك أهمية تخصيص مكان لتمريض المرضى فأقيم

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي في سننه، كتاب الأطعمة عن رسول الله ، باب ما جاء في الوضوء قبل الطعام وبعده، ج٤/٢٨١، ح برقم: ١٨٤٦.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الأشربة، باب آداب الطعام والشراب وأحكامه، ج٦/١٠٩.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الطب، باب ما يذكر في الطاعون، ج٧/٢٠، ٢١.

<sup>(</sup>٤) ابن القيم، زاد المعاد، ج١٨/٣.

أول مستشفى في الإسلام، أقامته رُفيدة الأسلمية أثناء غزوة الخندق خيمة في مسجد رسول الله تداوي فيها الجرحى، (() وقد وضع فيها رسول الله سعد بن معاذ في بعد جرحه في غزوة الخندق. فقال: ((اجعَلوه في خيمة رُفيدة حتى أعودَه من قريب)). (() وكان لوصاياه في في نظافة الأكل وطرق حفظه وتغطيته دور في المحافظة على الصحة العامة للإنسان. ولا شك أن ذلك ينم عن علوم صحية عالية أرتبط كثير منها بما علمه الله في لرسول في من وحي.

كما حث الرسول ﴿ على الختان وبعض الأعمال الجسدية التي تساهم في الحد من الأمراض والجراثيم وهي من سنن إبراهيم الخليل ﴿ كما فِي قوله: ((الْفِطْرَةُ خَمْسٌ أَوْ خَمْسٌ مِنَ الْفِطْرَةِ: الْخِتَانُ وَالاسْتِحْدَادُ وَتَقْلِيمُ الأَظَافِرِ وَنَتْفُ الإِبطِ وَقَصُّ الشَّارِبِ)). (٢)

وقد أثرت تلك الأحكام في المسلمين، وتأثروا بها وطبقوها في حياتهم العامة والخاصة، وأحدثت فيهم نقلة وساهمت في تطويرهم صحيًا، وما يزال أثره إلى اليوم وإلى أن يرث الله الأرض ومن عليها.

\* \* \* \* \*

(١) ابن هشام، السيرة النبوية، ج٣٨/٣٠؛ وابن حجر، الإصابة، ج٣٠٣/٤؛ الطبري، تاريخه،

ج٣/٦٧٣. (٢) ابن هشام، السيرة النبوية، ج٣٨/٣٣.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في صحيحه، كتاب اللباس، باب قص الشارب، ج٥٦/٧؛ ورواه مسلم في صحيحه، كتاب الطهارة، باب خصال الفطرة ...، ج١٥٢/١، ١٥٣.

#### will Bir.

### أساليبه ﷺ في التعليم؛

بُعث رسول الله ﴿ بشيرًا ونذيرًا ومعلمًا للناس وداعيًا إلى الله، قال ـ تعالى ـ: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِنَّا آرُسَلْنَكَ شَنِهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَـذِيرًا ﴿ ثَا وَدَاعِيًا إِلَى ٱللهِ بِإِذْنِهِ عَالَى .. ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِنَّا اللَّمِنَاكُ شَنِهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَـذِيرًا ﴿ ثَا اللَّمِ اللَّهِ بِإِذْنِهِ عَلَى اللهِ بِإِذْ نِهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُواللهُ اللهُ اللهُل

كان عالمًا معلمًا، وكتبت الآف الأبحاث عن طرقه الله علمًا، وكتبت الآف الأبحاث عن طرقه الله الناس. (٢)

وأساليبه في ذلك متفاوتة حسب حال المتلقي في سنه وعقله، وحاجته، والموضوع الذي يتعلمه. وظروف التعليم ومناسبته، وقد استقى منه العاملون في تربية الناس وتعليمهم. ومما نقل عنه في سنته واقتدى به العلماء عبر العصور، وبنوا مناهجهم وأساليبهم على ذلك. ولا شك أنه العلماء عبر العصور، وبنوا مناهجهم وأساليبهم على ذلك. ولا شك أنه علم الناس بالأسوة الحسنة بالدرجة الأولى. أو أمر الله على عباده بذلك، قال علم الناس بالأسوة الحسنة بالدرجة الأولى. ألله ألم وأمر الله الله والمؤمّ المؤمّ المؤمّ الله والمؤمّ الله الله الله المؤمّ الله والمؤمّ المؤمّ المؤمّ المؤمّ الله والمؤمّ المؤمّ المؤمّ

وقد أورد البخاري في كتاب العلم العديد من الروايات التي يستفاد منها في معرفة أساليبه في التعليم، حيث كان في يجلس للناس في مسجده في حلقة يتعلمون منه بشكل مستمر أثناء وجوده في في المدينة، كما كان يزور مجالس الأنصار وبيوتهم.

<sup>(</sup>١) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٥٠٧/٢.

 <sup>(</sup>۲) انظر: عبد الفتاح أبو غدة، الرسول المعلم وأساليبه في التعليم، ط١- حلب: مكتبة المطبوعات الإسلامية ١٤١٧هـ.

<sup>(</sup>٣) انظر: عبد الفتاح أبو غدة، الرسول المعلم، ص ٦٤ ـ ٧٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج٢/١٤٨٧.

وكان الصحابة حريصون على أن لا يفوتهم شيئ من علم النبي ، وفي الوقت نفسه تشغل بعضهم ظروف الحياة، مما يضطرهم للغياب عن مجلسه العلمي شبه اليومي مع الصحابة، فكانوا يتناوبون حضور مجلسه ويعلم بعضهم بعضًا بما تعلموه فيه، وقد وضع البخاري في صحيحه باب التناوب في العلم.(۱)

أورد فيه عن عمر قال: (كنت أنا وجار لي من الأنصار في بني أمية بن زيد وهي من عوالي المدينة وكنا نتناوب النزول على رسول الله في ينزل يومًا وأنزل يومًا فإذا نزلت جئته بخبر ذلك اليوم من الوحي وغيره وإذا نزل فعل مثل ذلك ...) الحديث.(٢)

وقد روى عن أبي واقد الليثي (أن رسول الله بينما هو جالس في المسجد والناس معه إذ أقبل ثلاثة نفر فأقبل اثنان إلى رسول الله وذهب واحد قال: فوقفا على رسول الله في فأما أحدهما فرأى فرجة في الحلقة فجلس فيها وأما الآخر فجلس خلفهم وأما الثالث فأدبر ذاهبًا فلما فرغ رسول الله في قال: "ألا أخبركم عن النفر الثلاثة أما أحدهم فأوى إلى الله فآواه الله وأما الآخر فاستحيا فاستحيا الله منه وأما الآخر فأعرض فأعرض الله عنه").(")

وكان الله يحرص على أن يتعلم الناس العلم ويعوه قبل أن يعملوا به، ويطلب منهم التعلم والنقل وأن بعض المنقول لهم يكون أوعى من بعضهم،

<sup>(</sup>١) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب التناوب في العلم، ج٧/٣٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب التناوب في العلم، ج٧/ ٣١.

<sup>(</sup>٣) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب من قعد حيث ينتهي به المجلس ومن رأى فرجة في الحلقة فجلس، ج٢٤/١.

وقد عنون البخاري في صحيحه باب قول النبي ﴿: رب مبلغ أوعى من سامع.(١)

عن أبي بكرة الله ذكر: (أن النبي الله قعد على بعيره وأمسك إنسان بخطامه أو بزمامه، قال: أي يوم هذا فسكتنا حتى ظننا أنه سيسميه سوى اسمه، قال: أليس يوم النحر قلنا بلى قال فأي شهر هذا فسكتنا حتى ظننا أنه سيسميه بغير اسمه فقال أليس بذي الحجة قلنا بلى قال فإن دماءكم وأموالكم وأعراضكم بينكم حرام كحرمة يومكم هذا في شهركم هذا في بلدكم هذا، ليبلغ الشاهد الغائب، فإن الشاهد عسى أن يبلغ من هو أوعى له منه).(1)

وعند البخاري في صحيحه باب ما ذكر في ذهاب موسى في البحر إلى الخضر الله وقوله ـ تعالى ـ هل أتبعك على أن تعلمني مما علمت رشدًا. (")

كما وضع البخاري في صحيحه باب العلم قبل القول والعمل لقول الله تعالى: "فاعلم أنه لا إله إلا الله"(٥) فبدأ بالعلم وأن العلماء هم ورثة الأنبياء

<sup>(</sup>۱) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب قول النبي ﴿ رُب مبلغ أوعى من سامع، ج١/٢٤، ٢٥.

<sup>(</sup>۲) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب قول النبي ﴿ رُب مبلغ أوعى من سامع، ج/٢٤/١، ٢٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب ما ذُكر في ذهاب موسى في البحر إلى الخضر، ج١/٢٦؛ وفيه من الآية رقم ٦٦ من سورة الكهف.

<sup>(</sup>٤) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب الأدب، باب رحمة الناس والبهائم، ج٧٧/٧؛ وكتاب أخبار الآحاد، باب ما جاء في إجازة خبر الواحد الصدوق، ج٨/١٣٢، ١٣٣.

<sup>(</sup>٥) فيه من الآية رقم: ١٩ من سورة محمد؛ (انظر: ابن كثير، تفسيره، ج٢/١٧٢٠).

ورَّثوا العلم من أخذه أخذ بحظ وافر ومن سلك طريقًا يطلب به علمًا سهل الله له طريقًا إلى الجنة وقال - جل ذكره - "إنما يخشى الله من عباده العلماء"(۱) وقال: "وما يعقلها إلا العالمون".(۲) "وقالوا لو كنا نسمع أو نعقل ما كنا في أصحاب السعير.(۲) (۱)

ورد عن النبي هما يشير إلى أهمية العلم والتعليم، وأن هداه هبالعلم، عن أبي موسى هه عن النبي هقال: ((مثل ما بعثني الله به من الهدى والعلم كمثل الغيث الكثير أصاب أرضًا فكان منها نقية قبلت الماء فأنبتت الكلأ والعشب الكثير، وكانت منها أجادب أمسكت الماء فنفع الله بها الناس فشربوا وسقوا وزرعوا وأصابت منها طائفة أخرى إنما هي قيعان لا تمسك ماء ولا تنبت كلأ، فذلك مثل من فقه في دين الله ونفعه ما بعثني الله به فعلم وعلم ومثل من لم يرفع بذلك رأسًا ولم يقبل هدى الله الذي أرسلت به)).(٥)

كان ﴿ يحدثهم عن المستقبل بما علمه الله ﴿ وهو القائل ﴾ : ((إلا إني لا أعلم إلا ما علمني الله)) ورسول الله ﴾ قدوة الخلق، فهو لا يقول إلا بعلم، ولذلك ورد في رواية:

حيث إنه هي كان ببعض طريق تبوك، فضلَّت ناقته فقال رجل منافق: أليس يزعم محمد أنه نبي، ويخبركم خبر السماء، وهو لا يدري أين ناقته؟

<sup>(</sup>١) فيه من الآية رقم: ٢٨ من سورة فاطر؛ (انظر: ابن كثير، تفسيره، ج٢/١٥٥٤).

<sup>(</sup>٢) فيه من الآية رقم٤٣ من سورة العنكبوت.

<sup>(</sup>٣) من الآية رقم ١٠ من سورة الملك.

 <sup>(</sup>٤) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب العلم قبل القول والعمل، لقول الله تعالى:
 ﴿ فَاعُلَمُ أَنَّهُ لِا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ﴾ ...، ج٢٥/١.

<sup>(</sup>٥) انظر: مسلم في صحيحه، كتاب الفضائل، باب بيان مَثل ما بُعث به النبي هي من الهدى والعلم، ج/٦٣/٧.

وهي في الوادي، قد حبستها شجرةً بزمامها".(١)

ص... فقال رسول الله ﷺ: "إني والله لا أعلم إلا ما علمني الله، وقد دَلَّنِي عليها،

وقد قال ـ تعالى ـ: ﴿ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ ٓ أَحَدًا ﴿ إِلَّا مَنِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَمِنْ خَلْفِهِ وَصَدًا ﴿ ٢٧ ﴾ [الجن]. (٢)

وعن أنس ه قال: رسول الله ؛ ((إن من أشراط الساعة أن يُرفع العلم ويثبت الجهل ويشرب الخمر ويظهر الزنا)).(٤)

<sup>(</sup>١) انظر: ابن هشام، ج٤/٥٢٣، (حوادث غزوة تبوك).

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٩٢٨/.

<sup>(</sup>٣) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب الرقاق، باب ما يُحر من زهرة الدنيا والتنافس فيها، ج٧/١٧٣؛ ورواه مسلم في صحيحه، كتاب الزكاة، باب تخوُّف ما يخرج من زهرة الدنيا، ج٧/٢٠٠ ـ ١٠٠٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب رفع العلم وظهور الجهل، ج١/ ٢٨.

-u666 Book

والإجابة على أسئلة المتعلمين من ﴿ أحد طرقه في التعليم، حيث كان الصحابة ﴿ يسألون النبي ﴿ الستزيدوا من علمه ﴿ ورد عَنْ أَسَ ﴿ الْمِنْبَرَ ((أنهم سَأَلُوا رَسُولَ اللّهِ ﴿ حَتّى أَحْفَوْهُ الْمَسْأَلَةَ، فَغَضِبَ فَصَعِدَ الْمِنْبَرَ فَقَالَ: لا تَسْأَلُونِي الْيُوْمَ عَنْ شَيْءٍ إِلا بَيّنْتُهُ لَكُمْ. فَجَعَلْتُ أَنْظُرُ يَمِينًا وَشِمَالاً فَقَالَ: لا تَسْأَلُونِي الْيُوْمَ عَنْ شَيْءٍ إِلا بَيّنْتُهُ لَكُمْ. فَجَعَلْتُ أَنْظُرُ يَمِينًا وَشِمَالاً فَإِذَا كُلُّ رَجُلٍ لاف رأسه فِي تَوْبِهِ يَبْكِي. ثُمّ أَنْشَا عُمَرُ فَقَالَ: رَضِينَا بِاللّهِ فَإِذَا كُلُّ رَجُلٍ لاف رأسه فِي تَوْبِهِ يَبْكِي. ثُمّ أَنْشَا عُمَرُ فَقَالَ: رَضِينَا بِاللّهِ رَبّا وَبِالْإسْلامِ دِينًا وَبِمُحَمّدٍ ﴿ رَسُولًا، نَعُوذُ بِاللّهِ مِنْ الْفِتَنِ. وَكَانَ قَتَادَةُ رَبّا وَبِالْإسْلامِ دِينًا وَبِمُحَمّدٍ ﴿ رَسُولًا، نَعُوذُ بِاللّهِ مِنْ الْفِتَنِ. وَكَانَ قَتَادَةُ يَذْكُرُ عِنْدَ هَذَا الْحَدِيثِ هَذِهِ الآيَةَ: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱللّهُ عَنْمُ اللّهُ عَنْمُ أَلُواعَنَ أَشَياءً وَلِللّهُ عَنْمُ اللّهُ عَنْمُ أَلُولُ عَنْدُ اللّهُ عَنْمُ أَلُولُ اللّهُ عَنْمُ اللّهُ عَنْمُ أَلُولُ عَنْهُ اللّهُ عَنْمُ أَلُولُ اللّهُ عَنْمُ اللّهُ عَنْمُ أَلُولُ عَنْهُ وَلّا لَهُ عَفُورً إِللّهُ عَنْمُ اللّهُ عَنْمَا اللّهُ عَنْمَا اللّهُ عَنْمَا اللّهُ عَنْمَا أَللّهُ عَنْمُ اللّهُ عَنْمُ اللّهُ عَنْمَا اللّهُ عَنْمُ أَلُولُ اللّهُ عَنْمُ اللّهُ عَنْمَا اللّهُ عَنْمَا اللّهُ عَنْمَا اللّهُ عَنْمَا اللّهُ عَنْمَا اللّهُ عَنْمُ اللّهُ عَنْمَا اللّهُ عَنْمَا اللّهُ عَنْمَا اللّهُ عَنْمَا أَلْلهُ عَنْمَا اللّهُ عَنْمَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْمُ اللّهُ عَنْمَا اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

وكان الصحابة يسألونه وينتظرون من يسأله ﴿ السّه السّه عَنْ يَعْلَى بْنِ أُمَيّةَ كَانَ يَقُولُ: لَيْتَنِي أَرَى رَسُولَ اللّهِ ﴿ حِينَ يُنْزَلُ عَلَيْهِ قَوْبٌ قَدْ أُظِلّ بِهِ مَعَهُ فِيهِ نَاسٌ عَلَيْهِ. قَالَ: ((فَبَيْنَا النّبِيُ ﴿ بِالْجِعْرَائَةِ وَعَلَيْهِ تُوْبٌ قَدْ أُظِلّ بِهِ مَعَهُ فِيهِ نَاسٌ مِنْ أَصْحَابِهِ إِذْ جَاءَهُ أَعْرَابِي عَلَيْهِ جُبّةٌ مُتَضَمّخٌ بطيبٍ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللّهِ كَيْفَ تَرَى فِي رَجُلٍ أَحْرَمَ بِعُمْرَةٍ فِي جُبّةٍ بَعْدَمَا تَضَمّخَ بِالطِّيبِ؟ فَأَشَارَ عُمَرُ الْوَجْهِ إِلَى يَعْلَى بِيَدِهِ أَنْ تَعَالَ فَجَاءَ يَعْلَى فَأَدْخَلَ رَأْسَهُ فَإِذَا النّبِي ﴾ مُحْمَرُ الْوَجْهِ يَغِطُ كَذَلِكَ سَاعَةً ثُمّ سُرِّي عَنْهُ فَقَالَ: أَيْنَ النّذِي يَسْأَلُنِي عَنْ الْعُمْرَةِ آنِفًا؟ يَعْطُ كَذَلِكَ سَاعَةً ثُمّ سُرِّي عَنْهُ فَقَالَ: أَمّا الطِّيبُ النَّذِي بِكَ فَاغْسِلْهُ ثَلاثَ مَرّاتٍ وَأَمّا الْجُبّةُ فَانْزِعْهَا ثُمّ اصْنَعْ فِي عُمْرَتِكَ كَمَا تَصْنَعُ فِي حَجِكَ)). (٢)

<sup>(</sup>۱) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب ما يكره من كثرة السؤال ...، ج٨/١٤٢؛

والآية رقم: ١٠١ من سورة المائدة، وانظر تفسيرها عند: ابن كثير، تفسيره، ج١٦١/٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب المغازي، باب غزوة الطائف في شوال سنة ثمان، ج١٠٣/٥.

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ هِ قَالَ: ((بَينْمَا النَّبِيُّ فِي مَجْلِسِ يُحَدِّثُ القَوْمَ، جَاءَهُ أَعْرَابِيٌّ فَقَالَ: مَتَى السَّاعَةُ؟ فَمَضَى رَسُولُ اللَّهِ فَي يُحَدِّثُ، فَقَالَ بَعْضُ القَوْمِ: سَمِعَ مَا قَالَ فَكَرِهِ مَا قَالَ. وقَالَ بَعْضُهُمْ: بَلْ لَمْ يَسْمَعْ، حَتَّى إِذَا قَضَى حَبِيتُهُ قَالَ: أَيْنَ السَّائِلُ عَنِ السَّاعَةِ؟ قَالَ: هَا أَنَا يَا رَسُولَ اللَّهِ، قَالَ: فَإِذَا ضَيْعَمَ الْأَمَانَةُ فَانْتَظِرِ السَّاعَة، قَالَ: كَيْفَ إِضَاعَتُهَا؟ قَالَ: إِذَا وسِد الأَمْرُ إِلَى غَيْرِ أَهْلِهِ فَانْتَظِرِ السَّاعَة)).(()

((عن أَبِي أَيُّوبَ أَنَّ أَعْرَابِيًّا عَرَضَ لِرَسُولِ اللَّهِ ﴿ وَهُوَ فِي سَفَرٍ. فَأَخَذَ بِخِطَامٍ نَاقَتِهِ أَوْ بِزِمَامِهَا ثُمَّ قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ - أَوْ يَا مُحَمَّدُ - أَخْبِرْنِي بِمَا يُقَرِّبُنِي مِنَ الْجَنَّةِ وَمَا يُبَاعِدُنِي مِنَ النَّارِ. قَالَ: فَكَفَّ النَّبِيُّ ﴿ ، ثُمَّ نَظَرَ فِي لَعَرَّابِهِ ثُمَّ قَالَ: لَقَدْ وُفِّقَ - أَوْ لَقَدْ هُدِيَ - قَالَ كَيْفَ قُلْتَ. قَالَ فَأَعَادَ. فَقَالَ النَّبِيُّ ﴿ اللَّهُ لَا تُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا وَتُقِيمُ الصَّلاَةَ وَتُوْتِي الزَّكَاةَ وَتَصِلُ الرَّحِمَ، دع النَّاقَةَ)). (٢)

وعن زيد بن خالد الجهني أن النبي شي سأله رجل عن اللقطة فقال: اعرف وكاءها أو قال وعاءها وعفاصها ثم عرفها سنة ثم استمتع بها، فإن جاء ربها فأدها إليه. قال فضالة: الإبل فغضب حتى احمرت وجنتاه أو قال احمر وجهه فقال: وما لك ولها معها سقاؤها وحذاؤها، ترد الماء وترعى الشجر فذرها حتى يلقاها ربها قال: فضالة الغنم؟ قال لك أو لأخيك أو للذئب.(٢)

(۱) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب من سئل علمًا هو مشتغل في حديثه فأتم الحديث ثم أجاب السائل، ج١/١٦.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الإيمان باب بيان الإيمان الذي يدخل الجنة، وأن من تمسك بما أمر الله به دخل الجنة، ج٣٢/١، ٣٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب الغضب في الموعظة والتعليم ...، ج١/٧٣، ٣٢

wet Brown

عن أبي موسى قال: سئل النبي عن أشياء كرهها، فلما أكثر عليه غضب ثم قال للناس: سلوني عما شئتم قال رجل من أبي؟ قال أبوك حذافة فقام آخر فقال: من أبي يا رسول الله؟ فقال أبوك سالم مولى شيبة، فلما رأى عمر ما في وجهه قال: يا رسول الله: إنا نتوب إلى الله ...(۱)

وكما كان الله يجيب على أسئلة الصحابة، فقد كان اله يطرح عليهم الأسئلة من باب التعليم. وقد وضع البخاري في صحيحه باب طرح الإمام المسألة على أصحابه ليختبر ما عندهم من العلم. (٢)

وحينما يسأل الصحابة فهو يريد أن يستخرج ما لديهم من العلم ويعلمهم بطريقة السؤال.

وقد وضع البخاري في صحيحه باب الفهم في العلم. (٣) روى فيه عن ابن عمر في قال: ((كنا عند النبي في فأتي بجمار فقال: إن من الشجر شجرة مثلها كمثل المسلم فأردت أن أقول هي النخلة فإذا أنا أصغر القوم، فسكت قال النبي في: هي النخلة)). (٤)

وكان يعلم الصحابة في حوار مساءلة، عن سهل بن سعد الساعدي أنه قال: ((مر رجل على رسول الله فقال لرجل عنده جالس: ما رأيك في هذا؟ فقال رجل من أشراف الناس: هذا والله حري إن خطب أن ينكح، وإن شفع أن يشفع قال: فسكت رسول الله في ثم مر رجل آخر فقال له رسول

<sup>(</sup>۱) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب من بُرُك على ركبتيه عند الإمام أو المحدث، ج٣٢/٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب طرح الإمام المسألة على أصحابه ليختبر ما عندهم من العلم، ج١/٢٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب الفهم في العلم، ج١٦/١.

<sup>(</sup>٤) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب الفهم في العلم، ج١/٢٦.

الله ﴿: ما رأيك في هذا؟ فقال يا رسول الله هذا رجل من فقراء المسلمين، هذا حري إن خطب أن لا ينكح وإن شفع أن لا يشفع وإن قال أن لا يسمع لقوله، فقال رسول الله ﴿: هذا خير من ملء الأرض مثل هذا)).(1)

ووضع البخاري في صحيحه باب الاغتباط في العلم والحكمة. وقال عمر الله تفقهوا قبل أن تسودوا. (٢)

وقد استعمل وسائل الإيضاح المتاحة في زمانه، بأشكالها المتعددة ومنها (الرسم على الأرض على التراب) قال جابر: ((كنا جلوسًا عند النبي، فخط بيده في الأرض خطًا هكذا أمامه، فقال: هذا سبيل الله وخط خطين عن يمينه وخطين عن شماله، وقال: هذه سبيل الشيطان، ثم وضع يده في الخط الأوسط، ثم تلا هذه الآية: ﴿وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُستَقِيمًا فَأَتَبِعُوهُ وَلا تَنْبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ قَذَلِكُمْ وَصَّنَكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَنْ سَبِيلِهِ قَذَلِكُمْ وَصَّنَكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَنْ سَبِيلِهِ فَا الله عَنْ الله الله عَنْ سَبِيلِهِ فَا الله عَنْ الله الله عَنْ سَبِيلِهِ فَا الله عَنْ الله الله عَنْ اله الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ اله الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الهُ عَنْ الله عَنْ اله عَنْ الله عَن

وفيه عن عبد الله بن مسعود قال النبي ﴿ : ((لا حسد إلا في اثنتين رجل آتاه الله مالا فسلط على هلكته في الحق ورجل آتاه الله الحكمة فهو يقضى بها ويعلمها)).(٤)

وقال: ((هل يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون، وقال النبي ؛ من يرد الله به خيرًا يفقهه في الدين)).(٥)

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الرقاق، باب فضل الفقر، ج١٧٨/٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب الاغتباط في العلم والحكمة وقال عمر الله تفقهوا قبل أن تسودوا، ج٢٦/١.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٧٣٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب الاغتباط في العلم والحكمة وقال عمر الله تفقهوا قبل أن تسودوا، ج٢٦/١.

<sup>(</sup>٥) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب العلم قبل القول والعمل، ج١/٢٥.

wet Born

كان في يحب العلم لأصحابه ويدعو لبعضهم بذلك ومن المشهور دعوته لابن عباس في وقد وضع البخاري في صحيحه باب قول النبي في: اللهم علمه الكتاب. روى ابن عباس قال: ((ضمني رسول الله في وقال: اللهم علمه الكتاب)).(۱)

كما كان الله المعت يشير لمن عندهم علم وفضل منهم ففي باب فضل العلم، عن ابن عمر قال: ((سمعت رسول الله الله الله النائم أتيت بقدح لبن فشربت حتى إني لأرى الري يخرج في أظفاري، ثم أعطيت فضلي عمر بن الخطاب قالوا: فما أولته يا رسول الله؟ قال: العلم)). (أ) وفيه تزكية لعمر وبيان لفضله في العلم.

كما أشار ﴿ لبروز بعض الصحابة في سلوك وعلوم معينة ، فقال ﴿ الْرَحَمُ أَمَّتِي بأَمَّتِي أبو بَكْرٍ ، وأشدُّهم في دينِ اللَّهِ عُمرُ وأصدقُهُم حياءً عُثمانُ ، وأقضاهُم عليُّ بنُ أبي طالبٍ ، وأقرأهُم لِكِتابِ اللَّهِ أبيُّ بنُ كَعبِ ، وأعلمُهُم بالحلالِ والحرامِ مُعاذُ بنُ جبلٍ ، وأفرضُهُم زيدُ بنُ ثابتٍ . ألا وإنَّ لِكُلِّ أُمَّةٍ أمينًا ، وأمينَ هذهِ الأمَّةِ أبو عُبَيْدة بنُ الجرَّاح)). (٢)

وتأكيد على أهمية التعليم ولو تطلب الرحلة والتعب وضع البخاري في صحيحه باب الخروج في طلب العلم ...، (٤)

<sup>(</sup>۱) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب قول النبي ﷺ "اللهم علّمه الكتاب" ج٢٧/١.

<sup>(</sup>٢) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب فضل العلم، ج١/ ٢٨، ٢٩.

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي في سننه، كتاب المناقب، باب مناقب معاذ بن جبل، ج٥/٤٦٤، ٤٦٥، ح برقم: ٣٧٩٠؛ ورواه ابن ماجه في سننه، باب في فضائل أصحاب رسول الله هي ج١/٥٥، ح برقم: ١٥٤؛ ورواه أحمد في مسنده، ج٣/٢٨١.

<sup>(</sup>٤) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب الخروج في طلب العلم، ج١/٢٧.

وقام بين المناسبة القائمة. والعلم الذي يريد بثه وإذاعته كما في قصة فيربط بين المناسبة القائمة. والعلم الذي يريد بثه وإذاعته كما في قصة الجدي الميت، (۱) وتهوين أمر الدنيا في قوله في: ((فوالله للدنيا أهون على الله من هذا عليكم)) وقد اعتبر رفع العلم فساد في الأرض. ووضع البخاري في صحيحه، باب رفع العلم وظهور الجهل...(۱)

وَكَانَ يَخْطُبُ فِي كُلِّ وَقْتٍ بِمَا تَقْتَضِيهِ حَاجَةُ الْمُخَاطَبِينَ وَمَصْلَحَتُهُمْ وَلَمْ يَكُنْ يَخْطُبُ خُطْبةً إلا افْتَتَحَهَا بِحَمْدِ اللّهِ وَيَتَشْهَدُ فِيهَا بِكَلِمَتَيْ الشّهَادَةِ وَيَتَشْهَدُ فِيهَا بِكَلِمَتَيْ الشّهَادَةِ وَيَذْكُرُ فِيهَا نَفْسنَهُ بِاسْمِهِ الْعَلَم. (٣)

وَكَانَ مِنْ عَادَتِهِ ﴿ أَنْ يُعَلَّمَهُمْ فِي كُلّ وَقْتٍ مَا يَحْتَاجُونَ إلَيْهِ إِذَا حَضَرَ فِعْلُهُ فَأَوْلَى الأَوْقَاتِ بِهِ الْجُمُعَةُ النِّي يلِيهَا خُرُوجُهُ. وَالظّاهِرُ أَنّهُ لَمْ يَكُنْ لِيَدَعَ الْجُمُعَةَ وَبَيْنَهُ وَالْجَمْعُ بَيْنَهُ الْجَمْعُ الْعَظِيمُ وَالْجَمْعُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْحَجَمْ مُمْكِنٌ بِلَا تَفْوِيتٍ وَاللّهُ أَعْلَمُ. (3)

وَكَانَ مَدَارُ خُطَبِهِ عَلَى حَمْدِ اللّهِ وَالتّنَاءِ عَلَيْهِ بِآلائِهِ وَأَوْصَافِ كَمَالِهِ وَمَحَامِدِهِ وَتَعْلِيمِ قَوَاعِدِ الإسْلامِ وَذِكْرِ الْجَنّةِ وَالنّارِ وَالْمَعَادِ وَالأَمْرِ بِتَقْوَى اللّهِ وَتَعْلِينِ مَوَارِدِ غَضَبِهِ وَمَوَاقِعِ رِضَاهُ فَعَلَى هَذَا كَانَ مَدَارَ خُطَبِهِ. (٥)

<sup>(</sup>۱) انظر: عبد الفتاح أبو غدة، الرسول المعلم، موضوع (انتهازه ﷺ المناسبات العارضة يخ التعليم).

<sup>(</sup>٢) انظر: كتاب العلم، باب رفع العلم وظهور الجهل، ج١/ ٢٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن القيم زاد المعاد، ج١٠٣/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن القيم زاد المعاد ،ج١/١٨٩.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن القيم زاد المعاد، ج١٨٨/١.

areat Ussa-

وكان إلى يعلم أصحابه التسليمُ قَبْلَ الاسْتِثْذَانِ، ((فقد اسْتَأْذَنَ عَلَيْهِ رَجُلٌ فَقَالَ: أَأَلِجُ ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ إلى لِرَجُلِ: أُخْرُجْ إِلَى هَذَا، فَعَلّمْهُ الاسْتِثْذَانَ. فَقَالَ لَهُ: قُلْ السّلامُ عَلَيْكُمْ أَأَدْخُلُ ؟ فَسَمِعَهُ الرّجُلُ فَقَالَ: السّلامُ عَلَيْكُمْ أَأَدْخُلُ ؟ فَسَمِعَهُ الرّجُلُ فَقَالَ: السّلامُ عَلَيْكُمْ أَأَدْخُلُ ؟ فَعَدْ رَجِل وَلَمْ يُسلّمْ فقال عَلَيْكُمْ أَأَدْخُلُ ؟ فَقُلْ السّلامُ عَلَيْكُمْ أَأَدْخُلُ؟) (١)

وفيه عن ابن عباس فقال: إن وفد عبد القيس أتوا النبي فقال من الوفد أو من القوم؟ قالوا ربيعة فقال: مرحبًا بالقوم أو بالوفد غير خزايا ولا ندامى قالوا إنا نأتيك من شقة بعيدة وبيننا وبينك هذا الحي من كفار مضر، ولا نستطيع أن نأتيك إلا في شهر حرام، فمرنا بأمر نخبر به من وراءنا ندخل به الجنة، فأمرهم بأربع ونهاهم عن أربع، أمرهم بالإيمان بالله وحده. قال: هل تدرون ما الإيمان بالله وحده قالوا الله ورسوله أعلم قال: "شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة وصوم رمضان وتعطوا الخمس من المغنم." ونهاهم عن الدباء والحنتم والمزفت قال شعبة: ربما قال النقير وربما قال المقير قال: احفظوه وأخبروه من وراءكم.")

كما كان ﷺ يضرب الأمثال لتعليم الصحابة، وتقريب الأمور لهم. (٢٠)

وكان الكريم، عن الصحابة على العلم، وعلى رأسه القرآن الكريم، عن أبي موسى الأشعري الله قال: قال رسول الله ((مَثَلُ المُؤْمِنِ الذي يَقْرَأُ القُرْآنَ

<sup>(</sup>١) انظر: ابن القيم زاد المعاد، ج٢٩/٢، ٤٣٠.

<sup>(</sup>۲) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب تحريض النبي في وفد عبد القيس على أن يحفظوا الإيمان والعلم ويخبروا به من ورائهم، ج٧/٣٠. (والدباء والحنتم أواني ينقع فيها الثمر من تمر وعنب وغيره ليختمر فيصبح مسكرًا).

<sup>(</sup>٣) انظر: عبد الفتاح أبو غدة، الرسول المعلم، ص ١٠٩ ـ ١١٧.

مَثَلُ الأَثْرُجَّةِ، ريحُها طَيِّبٌ وطَعْمُها طَيِّبٌ، ومَثَلُ المُؤْمِنِ الذي لا يَقْرَأُ القُرْآنَ مَثَلُ المَّاوُقِ الذي يَقْرَأُ القُرْآنَ مَثَلُ المُنافِقِ الذي يَقْرَأُ القُرْآنَ مَثَلُ اللَّافِقِ الذي يَقْرَأُ القُرْآنَ مَثَلُ الرَّيْحانَةِ، ريحُها طَيِّبٌ وطَعْمُها مُرٌّ. ومَثَلُ المُنافِقِ الذي لا يَقْرَأُ القُرْآنَ كَمَثَلِ الحَنْظَلَةِ، ليسَ لها رِيحٌ وطَعْمُها مُرٌّ).(()

وعند البخاري في صحيحه باب حفظ العلم. "وفيه عن أبي هريرة الله ما حدثت قال: إن الناس يقولون: أكثر أبو هريرة، ولولا آيتان في كتاب الله ما حدثت حديثًا ثم يتلو: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ ٱلْبَيِنَتِ وَٱلْمُدَى إلى قوله... الرَّحِيمُ ﴾. (")

إن إخواننا من المهاجرين كان يشغلهم الصفق بالأسواق، وإن إخواننا من الأنصار كان يشغلهم العمل في أموالهم، وإن أبا هريرة كان يلزم رسول الله الله الله بشبع بطنه ويحضر ما لا يحضرون ويحفظ ما لا يحفظون. (1)

عن أبي هريرة قال: ((قلت: يا رسول الله إني أسمع منك حديثًا كثيرًا أنساه قال: ابسط رداءك فبسطته، قال: فغرف بيديه ثم قال: ضمه فضممته فما نسيت شيئًا بعده)).(٥)

وكان الله المحابة بالعلم، لتميزهم في الفهم والوعي وكان المحاري في صحيحه باب من خص بالعلم قوما دون قوم

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الأطعمة، باب ذكر الطعام، ج٢٠٧/٦. نقلاً من كتاب: (من البيان النبوي الشريف .. تأملات بلاغية في الهدي النبوي)، بسيوني عبدالفتاح فيُود، ص ٦٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب حفظ العلم، ج١/٣٧.

<sup>(</sup>٣) من الآيتان ١٥٩، ١٦٠ من سورة البقرة؛ انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١/٢٢٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب حفظ العلم، ج١/٣٧، ٣٨.

<sup>(</sup>٥) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب حفظ العلم، ج١/٣٨.

-ucas Usa-

كراهية أن لا يفهموا. وفيه عن أنس بن مالك: ((أن النبي ﴿ ومعاذ رديفه على الرحل قال: يا معاذ ابن جبل. قال: لبيك يا رسول الله وسعديك. قال: يا معاذ. قال: لبيك يا رسول الله وسعديك ثلاثًا. قال: ما من أحد يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله صدقًا من قلبه إلا حرمه الله على النار. قال: يا رسول الله أفلا أخبر به الناس فيستبشروا؟ قال: إذًا يتكلوا. وأخبر بها معاذ عند موته تأثمًا)).(()

ولذلك اعتبر معاذ بن جبل هش<sup>(۲)</sup> من علماء الصحابة الحاثين لهم على العلم، وقد قال هشه: (تعلَّموا العِلم... الحديث).<sup>(7)</sup>

وكان البخاري في صحيحه باب الإنصات للعلماء وفيه عن جرير البخاري في الناس ووعيهم، وعند البخاري في صحيحه باب الإنصات للعلماء وفيه عن جرير البي الناس فقال له في حجة الوداع: استنصت الناس فقال: لا ترجعوا بعدي كفارًا يضرب بعضكم رقاب بعض)).(4)

وكان من طريقته في في تعليم الناس أن يكرر الحديث ثلاثًا. وقد وضع البخاري في صحيحه باب من أعاد الحديث ثلاثًا ليفهم عنه، فقال: ((ألا وقول الزور فما زال يكررها)). وقال ابن عمر قال النبي في: ((هل بلغت ثلاثًا)). (٥)

<sup>(</sup>۱) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب من خص بالعلم قومًا دون قوم كراهية أن لا يفهموا، ج١/١٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن حجر، الإصابة، ج٢٦/٣؟؛ الذهبي، سيرأعلام النبلاء، ج٢٤٣/١.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج٢/٢٨٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب الإنصات للعلماء، ج١/٣٨.

<sup>(</sup>٥) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب من بَرَك على ركبتيه عند الإمام أو المحدث، ج٢/١٦.

وفيه عن أنس الله عن النبي الله الله وإذا الله عن أنس الله ثلاثًا، وإذا تكلم بكلمة أعادها ثلاثًا)).(١)

وكان في يستغل الفرص لتعليم من حوله في ، ففي باب السمر في العلم عند البخاري عن ابن عمر قال: ((صلى بنا النبي في العشاء في آخر حياته فلما سلم قام فقال: أرأيتكم ليلتكم هذه فإن رأس مئة سنة منها لا يبقى ممن هو على ظهر الأرض أحد)).(٢)

ومهما أوتي الإنسان من علم فهو قليل، وعلم الله واسع كما يعلمنا هو وعند البخاري في صحيحه، باب قول الله - تعالى -: ﴿ ... وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ الْعِلْمِ وَعند البخاري في صحيحه، باب قول الله الله علم أصحابه أن لا يتعدوا حدود علمهم، وأن يردوا العلم إلى لله في وقد وضع البخاري في صحيحه باب ما يستحب للعالم إذا سنئل أي الناس أعلم فيكل العلم إلى الله. (ن) روى فيه عن أبي بن كعب عن النبي عن النبي هو: ((قام موسى النبي خطيبًا في بني إسرائيل فسئل أي الناس أعلم فقال أنا أعلم فعتب الله عليه إذ لم يرد العلم)). (٥)

<sup>(</sup>۱) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب من أعاد الحديث ثلاثًا ليفهم عنه ...، ج١/٢٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب السمر في العلم، ج١/٣٧.

<sup>(</sup>٣) من الآية: ٨٥ من سورة الاسراء؛ انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١١٣٥/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب ما يُستحب للعالم إذا سئل أي الناس أعلم فيَكِلُ العلم إلى الله، ج ٣٨/١ ـ ٤٠.

<sup>(</sup>٥) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب ما يُستحب للعالم إذا سئل أي الناس أعلم فيكلِ العلم إلى الله، ج ٣٨/١ ع ٠ .



wet Book

يجيء فيه بشيء تكرهونه فقال بعضهم: لنسألنه فقام رجل منهم فقال: يا أبا القاسم ما الروح؟ فسكت فقلت: إنه يوحى إليه فقمت فلما انجلى عنه قال: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحَ ۗ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنَ أَمْرِ رَبِّي وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا فَال: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحَ ۗ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنَ أَمْرِ رَبِّي وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا فَلِيلًا فَلْهُ فَلِيلًا فَلَيلًا فَلْهُ فَلِيلًا فَلْمِنْ الْعَلْمِ اللهِ فَقَالَ اللهِ فَقَالَ اللهِ فَقَالَ اللهِ فَقَالَ اللهُ فَلَا اللهِ فَقَالَ اللهِ فَلْمُ اللهِ فَلَا المُؤْمِنَ اللهِ فَلْمِنْ اللهِ فَلْمُ اللهِ فَلْمُ اللهِ فَلَا اللهِ فَلْمُ اللهِ فَلَا اللهِ فَلْمُ اللهِ فَلْمِنْ اللهِ فَلْمِنْ اللهِ فَلْمُ اللهِ فَلْمُ اللهِ فَلْمُ اللهِ فَلْمُ اللهِ فَلْمُ اللهِ فَلْمُولُونَا فَلَا اللهِ فَلَا اللهِ فَلْمُ اللهِ فَلْهُ اللهِ فَلْمُ اللهِ فَلْمُ اللهُ فَلْمُ اللهُ فَلْمُ اللهُ فَلَا المُقَالَ اللهُ اللهِ فَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ فَلَا اللهُ اللهُ فَلْ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

#### تعليمه على النساء:

وللنساء نصيب من التعلم من رسول الله ﴿ وقد بوب البخاري باب عظة الإمام النساء وتعليمهن وفيه عن ابن عباس ﴿ (أن رسول الله ﴿ خرج ومعه بلال، فظن أنه لم يسمع فوعظهن وأمرهن بالصدقة، فجعلت المرأة تلقي القرط والخاتم، وبلال يأخذ في طرف ثوبه)).(٢)

كما كان يخصص لهن وقتًا للتعليم ، فعند البخاري ، باب هل يجعل للنساء يوم على حدة في العلم. وفيه عن أبي سعيد الخدري قالت النساء للنبي و (غلبنا عليك الرجال فاجعل لنا يومًا من نفسك، فوعدهن يومًا لقيهن فيه فوعظهن وأمرهن فكان فيما قال لهن: ما منكن امرأة تقدم ثلاثة من ولدها إلا كان لها حجابًا من النار، فقالت امرأة: واثنتين فقال واثنتين)). وكانت أم المؤمنين عائشة و أكثر النساء، وربما الرجال أخدًا للعلم من رسول الله ، ولذلك قال عنها الزهري د (لو جُمع علم الناس

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب قول الله ـ تعالى ـ : ﴿ وَمَا أُوتِيتُمْ مِنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ [الإسراء]، ج ٤٠/١؛ انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١١٣٥/٢. (وقد سبق الاستشهاد بالحديث في موقع سابق).

<sup>(</sup>٢) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب عظة الإمام النساء وتعليمهن، ج٢/١٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب كيف يقبض العلم، ج١/٣٣، ٣٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب هل يجعل للنساء يومًا على حدة في العلم، ج١/١٣.

areat Usaa

كلهم، ثم علم أزواج النبي ﴿ لكانت عائشة أوسع علمًا منهم). (١) وكان مشيخة أصحاب النبي ﴿ يسألونها عن الفرائض. (٢)

وكانت تناقشه حول العلم، والروايات في ذلك كثيرًا، حيث كانت حين تسمع شيئًا لا تعرفه تُراجع فيه النبي في حتى تعرفه. وفي رواية أن النبي فقال: ((من حوسب عذب)). (أ) قالت عائشة في فقلت أوليس يقول الله ـ تعالى ـ: ﴿فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴾ (أ) قالت. فقال في: ((إنما ذلك العرض ولكن من نوقش الحساب يهلك)). (أ) وقد وضع البخاري من هذا الحديث باب من سمع شيئًا فلم يفهمه فراجع فيه حتى يعرفه. (أ)

وكانت النساء يسألن رسول الله ﴿ فِي مواضيع حساسة، ويتعلَّمن منه مباشرة ﴿ ، فعند البخاري فِي صحيحه باب الحياء فِي العلم ... وقالت عائشة ﴿ : (نعم النساء نساء الأنصار لم يمنعهن الحياء أن يتفقهن فِي الدين). (٧)

وعن أم سلمة ه قالت: (جاءت أم سليم إلى رسول الله ه فقالت: يا رسول الله إن الله لا يستحيي من الحق فهل على المرأة من غسل إذا احتلمت

<sup>(</sup>١) انظر: الحاكم، المستدرك على الصحيحين، ج٨/٣٣٣، ح برقم: ٦٨٨٣.

<sup>(</sup>۲) انظر: الحاكم، المستدرك على الصحيحين، ج٨/٣٣٤، ح برقم: ٦٨٨٥؛ والطبراني في المعجم الكبير، ج٠/١٦.

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي في سننه، كتاب تفسير القرآن، باب ومن سورة إذا السماء انشقت، ج٥/٥٣٤، ح برقم: ٣٣٣٨؛ انظر: البخاري، صحيحه، سورة إذا السماء انشقت، باب سوف يحاسب حسابًا يسيرًا، ج١/٦٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: البخاري في صحيحه، ج١/٣٤.

<sup>(</sup>٥) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب من سمع شيئًا فراجع حتى يعرفه، ج١/٨٢.

<sup>(</sup>٦) الآية ٨ من سورة الانشقاق؛ انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٩٧٥/٢.

<sup>(</sup>٧) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب الحياء في العلم، ج١/١٤.



قال النبي هي: "إذا رأت الماء". فغطت أم سلمة تعني وجهها وقالت: يا رسول الله وتحتلم المرأة؟ قال: "نعم تربت يمينك فيم يشبهها ولدها").(١)

وعند البخاري في صحيحه باب كتابة العلم. (۲) وفيه أنه (دكب راحلته، فخطب فقال: إن الله حبس عن مكة القتل أو الفيل، قال أبو عبدالله كذا قال أبو نعيم: واجعلوه على الشك الفيل أو القتل وغيره يقول: الفيل وسلط عليهم رسول الله والمؤمنين. ألا وإنها لم تحل لأحد قبلي ولم تحل لأحد بعدي. ألا وإنها حلت لي ساعة من نهار. ألا وإنها ساعتي هذه حرام لا يختلى شوكها ولا يعضد شجرها ولا تلتقط ساقطتها إلا لمنشد. فمن قتل فهو بخير النظرين إما أن يعقل وإما أن يقاد أهل القتيل. فجاء رجل من أهل اليمن فقال: اكتب لي يا رسول الله فقال: اكتبوا لأبي فلان. فقال النبي وريش: إلا الإذخر يا رسول الله فإنا نجعله في بيوتنا وقبورنا فقال النبي عبد الله يقال يقاد بالقاف فقيل لأبي عبد الله أي شيء كتب له؟ قال: كتب له هذه الخطبة).

عن أبي هريرة هي يقول ما من أصحاب النبي أن أحد أكثر حديثًا عنه مني إلا ما كان من عبد الله بن عمرو فإنه كان يكتب. ولا أكتب تابعه معمر عن همام عن أبي هريرة. (٢)

وفي الوقت نفسه كان يحث على تعلم القراءة والكتابة فكانت من أهداف كثير من الصحابة في المدينة بعد الهجرة. فكان عبادة بن الصامت، يُعلِّم أصحاب الصُّفَّة القراءة والكتابة. (٤) وقد استخدمها بعضهم

<sup>(</sup>١) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب الحياء في العلم، ج١/١٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب كتابة العلم، ج١/٣٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب كتابة العلم، ج١/٣٦.

<sup>(</sup>٤) د. أكرم العُمري المجتمع المدني في عهد النبوة، القسم الأول، ص ٩٦.

<del>acti Bira-</del>

# في كتابة القرآن والسنة. (١)

وهنا نذَّكر بحال النبي ﴿ حيث كان أميًّا لا يقرأ ولا يكتب كما قال ـ تعالى ـ : ﴿ وَمَا كُنْتَ نَتْلُواْ مِن قَبْلِهِ مِن كِنَبٍ وَلَا تَخُطُّهُ, بِيمِينِكَ إِذَا لَّارُتَابَ المُبْطِلُونِ لَا تَخُطُّهُ, بِيمِينِكَ إِذَا لَّارُتَابَ المُبْطِلُونِ ﴿ لَا تَخَطُّهُ مِعجزة.

وبعد نهاية غزوة بدر في رمضان من السنة الثانية من الهجرة، كان هناك مجموعة من الأسرى من مشركي قريش ممن يحسنون الكتابة والقراءة، لا مال لديهم لفداء أنفسهم من الأسر، فقبل الرسول أن يعلم الواحد منهم عشرة من غلمان المدينة الكتابة والقراءة، مقابل أن يطلق سراحه (أ) فتعلم يومئذ الكتابة والقراءة جماعة من غلمان الأنصار. فكان هذا الأمر سببًا في كثرة القراءة والكتابة في مجتمع المدينة. ولا شك أن هؤلاء المتعلمين ساهموا بعد ذلك في تعليم غيرهم.

ولعل الحرص بعد ذلك على كتابة القرآن والسنة التي بدأت في أيام الرسول في تُعد من أهم أسباب انتشار الكتابة، وكذلك الحال في كُتَّاب النبي في ، الذين ساهموا في كتابة رسائله إلى أمرائه وإلى ملوك العالم الذين وصل عددهم بعد ذلك إلى قرابة ستين كاتبًا. (٤)

وفي الوقت الذي حث القرآن والسنة على العلم الحقيقي وتعليمه فقد حذر القول بغير علم، قال - تعالى -: ﴿ مَا لَمُم بِهِ مِنْ عِلْمٍ إِلَّا ٱلْبَاعَ ٱلظَّنِّ وَمَا قَنَلُوهُ يَقِينًا ﴿ النساءا . (٥)

<sup>(</sup>١) د. أكرم العُمري المجتمع المدنى في عهد النبوة، القسم الأول، ص ٩٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٤٣٩/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: صبحي الصالح، مباحث في علوم القرآن، ص ٦٩؛ وانظر كتابى: (رسول الله وخاتم النبيين)، القسم الثالث إنا فتحنا لك، موضوع غزوة بدر.

<sup>(</sup>٤) أنظر: مصطفى الأعظمي، كُتَّاب النبي ، ص ١٧٩؛ وأنظر: محمد حميد الله، الوثائق السياسية للعهد النبوي والخلافة الراشدة؛ وأحمد عبد الرحمن عيسى، كتاب الوحي، ط١٠ ـ الرياض: دار اللواء ١٤٠٠هـ؛ وجمال الدين أبي عبد الله محمد بن أبي حديدة، المصباح المضيء في كتاب النبي .

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٥٤٥.

وقال \_ تعالى \_: ﴿ هُ يَوْمَ يَجْمَعُ اللَّهُ ٱلرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَاۤ أُجِبْتُم ۖ قَالُواْ لَا عِلْمَ لَنَآ إِنَّكَ اللَّهُ ٱلرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَاۤ أُجِبْتُم ۖ قَالُواْ لَا عِلْمَ لَنَآ إِنَّكَ أَنْتَ عَلَامُ ٱلْغُيُوبِ ﴿ ١٠٠ ﴾ [المائدة]. (١)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَإِنَّ كَثِيرًا لَيُضِلُّونَ بِأَهُواَ بِهِم بِغَيْرِ عِلْمٍ ۗ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُعْتَذِينَ ﴿ اللَّانِعَامِ]. (٢)

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ أَفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا لِيُضِلَ ٱلنَّاسَ بِغَيْرِ عِلْمَ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ اللَّانِعَامِ اللَّهُ اللَّانِعَامِ اللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ اللَّانِعَامِ اللَّهُ اللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ قُلْ هَلْ عِندَكُم مِّنْ عِلْمِ فَتُخْرِجُوهُ لَنَا ۚ إِن تَنْبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَإِنْ أَنتُمْ إِلَّا تَعَرُّصُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّ

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ قَالَ يَـننُوحُ إِنَّهُ ، لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ ۖ إِنَّهُ ، عَمَلُ غَيْرُ صَلِحٍ فَلَا تَسْءَلُنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ ۗ إِنِّي أَعِظُكَ أَن تَكُونَ مِنَ ٱلْجَهِلِينَ ﴿ اللَّهُ الْهُودَا. (٥)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿قَالَ رَبِّ إِنِّى أَعُوذُ بِكَ أَنَ أَسْكَلَكَ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمُ ۗ وَإِلَّا تَغُفِرُ لِي وَتَرْحَمْنِيٓ أَكُن مِّنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ ﴿ ﴾ [هود]. (١)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ لِيَحْمِلُواْ أَوْزَارَهُمْ كَامِلَةً يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَمِنْ أَوْزَارِ ٱلَّذِينَ يُضِلُّونَهُم بِغَيْرِ عِلْمٍ أَلَا سَاءً مَا يَزِرُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ الل

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَٱللَّهُ خَلَقَاكُمْ ثُمَّ يَنُوَفَّنَكُمْ ۚ وَمِنكُمْ مَّن يُرَدُّ إِلَىٓ أَرْذَلِ ٱلْعُمُرِ لِكَىٰ لَا يَعْلَمَ بَعْدَ عِلْمِ شَيْئًا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ قَدِيرٌ ﴿ ﴿ ﴾ [النحل]. (٨)

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٨٦٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١/٥١٧

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٧٢٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٣/١.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٩٥٧.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٩٥٧.

<sup>(</sup>٧) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٠٥٩/.

<sup>(</sup>۸) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٠٦٨/.

وقال - تعالى -: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَيَتَّبِعُ كُلَّ شَيْطُنِ مَرِيدِ (٣) ﴾ [الحج]. (١)

وقال - تعالى -: ﴿ وَمِنكُم مِّن يُنُوفَّ وَمِنكُم مِّن يُنُوفَّ وَمِنكُم مِّن يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْذَلِ ٱلْعُمُر لِكَيْلا يَعْلَمُ مِنْ بَعْدِ عِلْمِ شَيْئاً وَتَرَى ٱلْأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ ٱهْتَزَّتْ وَرَبَتْ وَأَنْبَتْ مِن كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ ( ) ﴿ الحجا. ('')

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدَى وَلَا كِنَبِ مُّنِيرٍ ( (١) ﴾ [الحج]. (٢)

وقال - تعالى -: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لَرُ يُنَزِّلُ بِهِ - سُلْطَنَا وَمَا لَيْسَ لَهُمْ بِهِ - عِلْمُ وَمَا لِلسَّا فَكُمْ اللَّهِ عَلَمُ وَمَا لِلطَّالِمِينَ مِن نَّصِيرٍ ﴿ ﴿ ﴾ [الحج]. (٤)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ إِذْ تَلَقَّوْنَهُۥ بِأَلْسِنَتِكُمْ وَتَقُولُونَ بِأَفْوَاهِكُمْ مَّا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِلْمُ وَتَعُسُبُونَهُ، هَيِّنَا وَهُوَ عِندَ ٱللَّهِ عَظِيمٌ ﴿ النَّوْلَ النَّوْلَ النَّوْلَ الْعَلَى اللَّهِ عَظِيمٌ ﴿ النَّوْلَ النَّوْلَ الْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَظِيمٌ ﴿ النَّهُ اللَّهُ عَظِيمٌ اللَّهُ عَظِيمٌ اللَّهُ عَظِيمٌ اللَّهُ عَظِيمٌ اللَّهُ عَظِيمٌ اللَّهُ اللّ

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ قَالَ إِنَّمَا أُوبِيتُهُ، عَلَى عِلْمِ عِندِى ۚ أُولَمْ يَعْلَمْ أَكَ اللَّهَ قَدْ أَهْلَكَ مِن قَبْلِهِ عَ مِنَ الْقُرُونِ مَنْ هُوَ أَشَدُ مِنْهُ قُوَّةً وَأَكُثُرُ جَمْعًا وَلَا يُسْتَلُ عَن ذُنُوبِهِمُ الْمُجْرِمُونَ ﴿ ﴾ [القصص]. (1)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَلِدَيْهِ حُسَنًا ۗ وَإِن جَهَدَاكَ لِتُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عَلَمُ فَلَا تُطِعْهُمَا ۚ إِلَى مَرْجِعُكُمْ فَأُنْبِتُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ ﴾ [العنكبوت]. (٧)

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٢٦١/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٢٦٢/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٢٦٤/.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج٢/١٢٨٧.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٣٢٠/.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٤٢٥/.

<sup>(</sup>٧) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٤٢٩/.

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ بَلِ ٱتَّبَعَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ أَهُوآءَهُم بِغَيْرِ عِلْمِ ۖ فَمَن يَهْدِى مَنْ أَضَلَ ٱللهُ وَمَا لَهُمُ مِّن نَّصِرِينَ ﴿ اللهِ اللهِ مَا اللهُ مَا اللّهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا ال

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُوَ ٱلْحَدِيثِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَّخِذَهَا هُزُوًا ۚ أُوْلَيَهِكَ لَهُمْ عَذَابُ مُّهِينُ ﴿ اللَّهِ القمانِ]. (٢)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَإِن جَهَدَاكَ عَلَىٰ أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ فَلَا تُطْعَهُما وَصَاحِبْهُمَا فِي ٱلدُّنَيَا مَعْرُوفًا وَٱتَبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنابَ إِلَىٰ ثُمَّ إِلَىٰ مُرْجِعُكُمْ فَلَا تُطَعْهُما فِي ٱلدُّنيَا مَعْرُوفًا وَٱتَبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنابَ إِلَىٰ ثُمَّ إِلَىٰ مُرْجِعُكُمْ فَا اللهَ مَانَا. (٢) فَأُنْبِعُ كُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ اللهِ مَانَا. (٢)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ أَلَمْ تَرَوْا أَنَّ اللَّهَ سَخَرَ لَكُم مَّا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ وَ ظَلْهِرَةً وَبَاطِنَةً وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَلَا هُدَى وَلَا عَلَيْ مُنِيرٍ ثَنْهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَلَا هُدَى وَلَا كُنْبِ مُّنِيرٍ ثَنْ ﴾ [القمان]. (ا)

وقد عاب الله على من أدعى أن ما لديه من خير الله ونعمة، هو بعلمه فقال \_ تعالى \_: ﴿ فَإِذَا مَسَّ ٱلْإِنسَانَ ضُرُّ دَعَانَا ثُمَّ إِذَا خَوَّلْنَهُ نِعْمَةً مِّنَا قَالَ إِنَّمَا أُورِيتُهُ, عَلَى عِلْمٍ بَلْ هِي فِئَنَةُ وَلَكِنَّ أَكُثَرَهُمُ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ اللهِ اللهِ الزمرا. (٥)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ تَدْعُونَنِي لِأَكَفُر بِاللَّهِ وَأُشْرِكَ بِهِ ـ مَا لَيْسَ لِي بِهِ ـ عِلْمٌ وَأَنَا اَدْعُوكُمْ إِلَى الْعَزِيزِ ٱلْغَفَّرِ ﴿ اللَّهِ ﴾ [غافر]. (١)

<sup>(</sup>١) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٤٥١/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج٢/١٤٥٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج٢/٢٦٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج٢/١٤٦٧.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٦٢٣/٢.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٦٤٢/٢.

والمتخرص بعيد عن العلم. قال ـ تعالى ـ: ﴿ وَقَالُواْ لَوْ شَآءَ ٱلرَّحْمَانُ مَا عَبَدْنَهُمُّ مَّا لَهُمْ بِذَالِكَ مِنْ عِلْمٍ إِلَّا يَغَرُّصُونَ ۞﴾ [الزخرف]. (١)

وقد يكون الإنسان عالمًا لكنه ضال. قال ـ تعالى ـ: ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهُهُ وَقَدْ يَكُونُ وَأَضَلَهُ اللهُ عَلَى عِلْمِ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ عِشْوَةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللهِ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴿ آلَ ﴾ [الجاثية]. (٢)

ويفترض الجهال أهل الظنون حقائق فيضلوا قال ـ تعالى ـ: ﴿ وَقَالُواْ مَا هِىَ إِلَّا حَيَالُنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَوْ وَمَا لَكُم بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ ۖ إِنَّ هُمْ إِلَّا يَظُنُونَ ﴿ آَ اللَّهُ اللَّهُ مُ إِلَّا يَظُنُونَ ﴿ آَ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللللللّهُ الللّهُ الللللللللللللللللللللللللللللللّهُ اللللللللللللل

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَمَا لَمُمُ بِهِ مِنْ عِلْمٍ إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَإِنَّ ٱلظَّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ الْحَقِقُ شَيَّا اللَّهِ الظَّنَّ وَإِنَّ ٱلظَّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ الْحَقِقَ شَيَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَا. (٥)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَلَقَدُ نَعَلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَنُّ لِسَانُ ٱلَّذِى يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيُّ وَهَاذَا لِسَانُ عَرَبِيُّ مَّبِينُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ عَرَبِينٌ مَبِينٌ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّاللَّالَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

\* \* \* \* \*

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٦٧٨/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٦٩٨/.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٦٩٩/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٧٠١/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٧٨٢/.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٠٧٦/٢.



# الحكمة في حياته ﷺ:

الحكمة من: حكم، من حُكم، حكمة.

يقال الحُكيم: الذي يُحكِم الأشياء ويتقنها ، والحُكيم: العالم وصاحب لحِكمة. (۱)

والحكمة: هي أداء أفضل الأشياء من الأقوال والأعمال، وإتقانها بدقائقها وأحسن طرقها. ويقال لمن يتقن ذلك حكيم. والحِكْمَة؛ تمنع صاحبها من أخلاق الأراذل. وأحْكَمَ الأَمْرَ: أي أَتْقَنَه فاستَحْكَم، ومنعه عن الفساد، أو منعه من الخروج عمَّا يريد. (٢)

وقال ابن القيِّم: (الحِكْمَة: أن تعطي كل شيئ حقه، ولا تعديه حده، ولا تعجله عن وقته، ولا تؤخره عنه). (٢)

كما يرى (أنه لا حكمة لجاهل ولا طائش ولا عجول). (\*\*

والحكمة تعني: العدل. ورجل حكيم: عدل منصف. وأحكم الأمر: أتقنه وأحكمه ويقال للرجل إذا كان حكيمًا: قد أحكمته التجارب.

والحِكم، جمع حكمة، وهو الكلام الموافق للحق، وصواب الأمر وسداده، ووضع وسداده. (٤) والحكمة: تعني التوفيق للحق وصواب الأمر وسداده، ووضع الشيء في موضعه، وما يمنع من الجهل والعلة.

<sup>(</sup>١) انظر: الفيروز آبادي، لسان العرب، ج١٤١/١٢.

<sup>(</sup>۲) انظر: ابن القيم، مدارج السالكين، ج٢/٣٨٥ ؛ وانظر: تعريف آخر https://maraje... بتاريخ: ١٤٤٢/١/٧هـ.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن القيم، مدارج السالكين، ج٢/٣٨٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: الفيروز آبادي، لسان العرب، ج٢١/١٤٣؛ الزبيدي، ج٢٥٣/٨.

وتكون الحكمة. نتيجة التجربة والخبرة والعلم الصحيح، والمُحكم هو الذي ينظر بين طرفين بالعدل وأحكم أصاب وأجاد. (۱)

وكان عمرو بن هشام يسمى أبا الحكم، فلما ظهر جهله وعناده للحق وكفره سماه الله أبا جهل. (٢)

ومما ورد عنه ﴿ فِي الحكمة ما روي عن ابن مسعود ﴿ قال: سمعت النَّبي ﴿ يقول: ((لا حسد إلا فِي اثنتين: رجل آتاه الله مالاً، فسلطه على هلكته في الحق، ورجل آتاه الله حكمة، فهو يقضى بها ويعلِّمها)).(")

قال النَّووي: (ورجل آتاه الله حكمة فهو يقضي بها ويعلِّمها، معناه: يعمل بها ويعلِّمها احتسابًا، والحكمة: كلُّ ما منع من الجهل، وزجر عن القبيح). (٤)

ودعا بها ﴿ لحبر الأمة ابن عباس ﴿ فقد قال: ((ضمَّني رسول الله ﴿ وقال: اللهمَّ علِّمه الحِكْمَة)). (٥)

قيل في معناها: علمه القرآن ـ كما مر ذكره ـ وفهمه والعمل به، وقيل: السُنَّة، وقيل: الإصابة في القول، وقيل: الخشية، وقيل: الفهم عن الله، وقيل: العقل، وقيل: العقل، وقيل: ما يشهد العقل بصحته، وقيل: نور يُفرِّق به بين الإلهام

<sup>(</sup>١) انظر: الفيروز آبادي، لسان العرب، ج١٤٢/١٢؛ الزبيدي، تاج العروس، ج٢٥٣/٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: الفيروز آبادي، لسان العرب، ج١٤٢/١٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب التوحيد، باب قول النبي في: رجل آتاه الله القرآن فهو يقوم به آناء الليل...، ج٢/٢٠٩. وفي كتاب العلم، باب الاغتباط في العلم والحكمة وقال عمر في تفقهوا قبل أن تسودوا، ج٢٦/١؛ ورواه مسلم في صحيحه، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب فضل من يقوم بالقرآن ويعلمه...، ج٢٠١/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: النووي شرح صحيح مسلم، ج٦/٢١.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب قول النبي ﷺ اللهم علَّمه الكتاب، ج١٧/١.

wet Book

والوسواس، وقيل: سرعة الجواب مع الإصابة. وبعض هذه الأقوال ذكرها بعض أهل التَّفسير في تفسير قوله - تعالى -: وَلَقَدْ آتَيْنَا لُقْمَانَ الْحِكْمَةَ. (١)

وكتب سلمان الفارسي الله أبي الدَّرداء: (إنَّما العلم كالينابيع، فينفع به الله من شاء، ومَثَلُ حِكْمَة لا يُتَكلَّم بها، كجسد لا رُوح له). (٢) وقال ابن عباس الها: (كونوا ربَّانيِّين حُكَماء فقهاء). (٣)

وقال وهب بن منبه: (إنَّ الحِكْمَة تسكن القلب الوَادِع السَّاكن). ﴿ عُلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وعن ابن عيينة قال: (كان يقال: إنَّ أفضل ما أُعطي العبد في الدُّنيا الحِكْمة، وفي الآخرة الرَّحمة). (٥)

وقال بعض العلماء: (ليس هديَّة أفضل من كلمة حِكْمَة تهديها لأخيك).(٢)

\* \* \* \* \*

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الأنبياء، باب ولقد آتينا لقمان الحكمة، أن اشكر لله، ج١٣٧/٤؛

وانظر: ابن كثير في تفسيره، ج ١٤٦٢/٢؛

والطبري في تفسيره، ج١٠٨/١٠.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي شيبة في المصنف، كتاب الزهد، كلام سلمان ، ج١٣/ ٣٣٤، ٣٣٥، ح برقم: ١٦٥١٥.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب العلم قبل العمل، ج١٥/١.

<sup>(</sup>٤) انظر: الدارمي، سننه، باب صيانة العلم، ج١٤٣/١؛ وانظر: https://www.dorar.net/akhlaq بتاريخ: ١٤٤٢/١/١٠هـ، بعنوان: (أقوال أهل العلم والسلف في الحكمة).

<sup>(</sup>٥) انظر: المجالسة وجواهر العلم، لأبي بكر الدينوري، ج٣٠٤/٦. نقلاً عن https://www.dorar.net/akhlaq بتاريخ: ١٤٤٢/١/١٠هـ، بعنوان: (أقوال أهل العلم والسلف في الحكمة).

<sup>(</sup>٦) انظر: الدارمي في سننه، باب في فضل العلم والعالم، ج١٠٠/.

#### الحكمة في القرآن الكريم:

من أسماء الله وصفاته الحكيم، (') فهو أحكم الحاكمين الحكيم العليم تكررت في عدد من الآيات قال الله وَالُواْ كَذَلِكِ قَالَ رَبُّكِ إِنَّهُ هُوَ الْحَكِيمُ الْعَلِيمُ اللهُ الل

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُبَيِّنَ لَكُمْ وَيَهِدِيكُمْ سُنَنَ ٱلَّذِينَ مِن قَبَلِكُمْ وَيَهِدِيكُمْ سُنَنَ ٱلَّذِينَ مِن قَبَلِكُمْ وَيَهُدِيكُمْ سُنَنَ ٱلَّذِينَ مِن قَبَلِكُمْ وَيَهُدِيكُمْ سُنَنَ ٱلَّذِينَ مِن قَبَلِكُمْ وَيَهُدِيكُمْ سُنَنَ ٱلَّذِينَ مِن قَبَلِكُمْ وَيَهُدِيكُمُ سُنَنَ ٱلَّذِينَ مِن قَبَلِكُمْ وَيَهُدِيكُمُ سُنَنَ ٱلَّذِينَ مِن قَبَلِكُمُ

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ فَضَلًا مِّنَ ٱللَّهِ وَنِعْمَةً وَٱللَّهُ عَلِيثُرُ حَكِيمٌ ﴿ ﴾ [الحجرات]. (١)

وقال ـ تعالى ـ:﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَا ٓ ءَاتَيْنَهُ ٓ إِبْرَهِيمَ عَلَىٰ قَوْمِهِ ۚ نَرْفَعُ دَرَجَتٍ مَن نَشَآهُ ۗ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمُ عَلِيمُ اللهِ اللهِ الأنعاما. (٥)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَإِن يُرِيدُواْ خِيَانَنَكَ فَقَدْ خَانُواْ ٱللَّهَ مِن قَبَلُ فَأَمْكُنَ مِنْهُمُ ۗ وَٱللّهُ عَلِيمُ حَكِيمُ ﴿ ﴿ ﴾ [الأنفال]. (١)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَيُذْهِبُ غَيْظَ قُلُوبِهِمُّ وَيَتُوبُ اللَّهُ عَلَى مَن يَشَآءُ ۗ وَاللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمُ حَكِيمُ اللَّهُ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَي مَن يَشَآءُ وَاللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ مَن يَشَآءُ وَاللَّهُ عَلَيمُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللِيمِ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَالِمُ عَلَيْمُ عَل

<sup>(</sup>۱) انظر: الفيروز آبادي، لسان العرب، ج١٤٠/١٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٧٦٦/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١/٢٦٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٧٤٤/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/١٠٠.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٨٥٥.

<sup>(</sup>٧) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٨٦٦.

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَاْ إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ نَجَسُّ فَلَا يَقْرَبُواْ الْمَشْرِكُونَ نَجَسُّ فَلَا يَقْرَبُواْ الْمَشْرِكُونَ نَجَسُّ فَلَا يَقْرَبُواْ الْمَشْجِدَ ٱلْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَكَذَاْ وَإِنْ خِفْتُمْ عَيْلَةً فَسَوْفَ يُغْنِيكُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِ قَالَهُ فَسَوْفَ يُغْنِيكُمُ ٱللَّهُ مِن فَضَلِهِ إِن شَاءَ إِنَّ ٱللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمُ اللهِ التوبة. (۱)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَآءِ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْعَنِمِلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُؤَلَّفَةِ فُلُوبُهُمْ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَٱلْمُعَنِينَ وَفِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ فَرِيضَةً مِّنَ ٱللَّهُ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ فَرِيضَةً مِّنَ ٱللَّهُ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ فَرِيضَةً مِّنَ ٱللَّهُ وَٱللَّهُ عَلِيمُ وَالْمَعَلِيمُ التوبة]. (١)

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ ٱلْأَعْرَابُ أَشَدُّ كُفَرًا وَنِفَاقًا وَأَجَدَرُ أَلَّا يَعْلَمُواْ حُدُودَ مَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ عَلَى رَسُولِةً وَٱللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مُ عَلِيمُ حَكِيمٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمٌ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَا عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُولِكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُمُ عَلَا عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُوا عَلَالِهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُمُ عَلَا عَلَاكُ عَلَيْكُمُ عَلِي عَلَيْكُمُ عَلَا عَلَيْكُمُ عَلَا عَلَا عَلَيْكُ

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَءَاخَرُونَ مُرْجَوْنَ لِأَمْنِ ٱللَّهِ إِمَّا يُعَذِّبُهُمْ وَإِمَّا يَتُوبُ عَلَيْهِمٌ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ مُواللَّهُ عَلَيْهِمٌ وَٱللَّهُ عَلَيْهِمٌ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَرِيمُ وَاللَّهُ التوبة]. (١)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ لَا يَزَالُ بُنْيَنَهُمُ ٱلَّذِى بَنَوْا رِيبَةً فِي قُلُوبِهِمْ إِلَّا أَن تَقَطَّعَ قُلُوبِهِمْ إِلَّآ أَن تَقَطَّعَ قُلُوبُهُمْ وَاللّهُ عَلِيمُ حَكِيمُ ﴿ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ وَإِنَّ رَبُّكَ هُو يَحُشُرُهُم ۗ إِنَّهُ مَكِيمٌ عَلِيمٌ ﴿ الصَّا ﴾ [الحجر]. (١)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَا نَبِي إِلَّا إِذَا تَمَنَّى أَلْقَى الشَّيْطَانُ فِي أَمُنِيَّتِهِ عَلَيْتُهُ اللَّهُ مَا يُلْقِى الشَّيْطَانُ ثُمَّ يُحْتِمُ اللَّهُ عَاينتِهِ وَ وَاللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمُ الله الله المحجا. (٧)

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٨٧٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١/٨٨٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٩٠٣/١.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/١٥.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٠/١٩.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٠٤٤/٢.

<sup>(</sup>٧) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٢٨٢/.

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ وَإِذَا بَكَغَ ٱلْأَطْفَالُ مِنكُمُ ٱلْحُلُمَ فَلْسَتَغَذِنُواْ كَمَا ٱسْتَغَذَنَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَايَـتِهِ ۗ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿ وَاللَّهُ النورا. (١)

وحكم الله دائمًا هو الحق يحكم بعلمه وحكمته وقدرته. وقال - تعالى -: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا جَآءَكُمُ ٱلْمُؤُمِنَتُ مُهَاجِرَتِ فَٱمْتَحِنُوهُنَّ ٱللَّهُ أَعَلَمُ بِإِيمَنِهِنَ فَإِنَّ فَإِنَّ كَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ أَعَلَمُ بِإِيمَنِهِنَ فَإِنَّ وَاللَّهُ وَلَا هُمَ يَكُونَ هَنَّ أَلَكُ أَعَلَمُ بِإِيمَنِهِنَ فَإِلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا هُمَ يَكُونَ هَنَّ وَاللَّهُم مَّا أَنفَقُواْ وَلَا عُلَمْ وَلَا هُمَ يَكُونَ هَنَ أَنفَقُواْ وَلَا عُلَمْ وَلَا هُمَ يَكُونَ هَنَ أَنفَقُواْ مَا أَنفَقُواْ وَلَا تُمْسِكُواْ بِعِصَمِ اللَّكُوافِرِ وَسَّعَلُواْ مَا أَنفَقَلُمُ وَلَكُمْ مَا أَنفَقُواْ وَاللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمٌ مُ إِلَيْ اللَّهُ عَلَيْمُ حَلَيْمُ مَا أَنفَقُواْ فَاللَّهُ عَلَيْمُ حَلِيمُ اللَّهُ عَلَيْمُ مَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ مَا أَنفَقُواْ وَاللَّهُ عَلَيْمُ مَاللَهُ عَلَيْمُ مَا أَنفَقُواْ فَا أَنفَقُواْ فَا أَنفَقُواْ فَا أَنفَقُواْ مَا أَنفَقُواْ مَا أَنفَقُواْ مَا أَنفَقُواْ مَا أَنفَقُواْ فَا أَنفَقُواْ فَا أَنفَقُواْ فَاللَّهُ عَلَيْمُ حَلِيمُ مَا لَا المُتَحِنَةً الْكُولُولِ مَا أَنفَقُوا مُنَا أَنفَقُوا مَا أَنفَقُوا مَا أَنفَقُوا فَا اللَّهُ عَلِيمُ مَا لَا المُتَحِيمُ اللَّهُ عَلِيمُ عَلَيْمُ مَا اللَّهُ عَلَيْمُ مَا اللَّهُ عَلَيْمُ مَا اللَّهُ عَلَيْمُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْمُ مُ اللَّهُ عَلَيْمُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْمُ مَا أَنفُوا مَا أَنفُوا مِن اللَّهُ عَلَيْمُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْمُ مُعُولًا مَا أَنفُوا مُوا مَا أَنفُولُوا مِنَا أَنفُولُوا مَا أَنفُولُوا مَا أَنفُوا مُنَا أَنفُولُوا مَا أَنف

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ إِنَّمَا ٱلتَّوْبَةُ عَلَى ٱللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسُّوءَ بِجَهَلَةٍ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبِ فَأُولَتِهِ فَأُولَتِهِ فَأُولَتِهِ فَأُولَتِهِ فَا النساءا. (") مِن قَرِيبِ فَأُولَتِهِ فَي يَتُوبُ ٱللَّهُ عَلَيْهِمٌ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا اللهَ ﴿ النساءا. (")

وقال - تعالى -: ﴿ وَٱلْمُحْصَنَتُ مِنَ ٱلنِّسَآءِ إِلَّا مَا مَلَكَتُ أَيْمَنَكُمُ مَّ كِنَبَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمُ وَأُحِلَ لَكُمُ مَّا وَرَآءَ ذَلِكُمُ أَن تَبْتَغُواْ بِأَمُولِكُم مُّحْصِنِينَ غَيْرَ مُسَفِحِينَ فَمَا السَّمَتَعُنُم بِهِ عِمِنُ نَ فَا تُوهُنَ أُجُورَهُنَ فَإِيضَةً وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمُ فِيمَا تَرَضَيْتُم بِهِ عَلَيْكُمُ فِيمَا تَرَضَيْتُم بِهِ عِنْ بَعْدِ ٱلْفَرِيضَةً إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا الله الله النساء]. (١)

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَاً وَمَن قَنَلَ مُؤْمِنًا عِلَا خَطَاً وَمَن قَنَلَ مُؤْمِنًا خَطَا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّؤْمِنَةٍ وَدِيَةٌ مُّسَلَّمَةٌ إِلَىٰ أَهْ لِهِ عَلِيّا أَن يَصَّلَا قُوْا فَإِن كَاك مِن قَوْمٍ مِن قَوْمٍ عَدُوٍّ لَكُمْ وَهُو مُؤْمِنُ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَإِن كَاك مِن قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَهُو مُؤْمِنُ فَدِيةٌ مُسكلَّمةٌ إِلَىٰ أَهْ لِهِ ء وَتَحْدِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةً مِن اللهِ عَلَيْ أَهْ لِهِ ء وَتَحْدِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةً مِن اللهِ عَلَيْ أَهْ لِهِ ء وَتَحْدِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةً مِن اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ عَلَيْ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٣٤٥/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٨٦١/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٤٥٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٤٥٧.

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّبِيُّ ٱتَّقِ ٱللَّهَ وَلَا تُطِعِ ٱلْكَفِرِينَ وَٱلْمُنَفِقِينَ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا مَكِيمًا اللَّهِ [الأحزاب].

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَلَا تَهِنُواْ فِي ٱبْتِغَآءِ ٱلْقَوْمِ ۚ إِن تَكُونُواْ تَأْلَمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلَمُونَ كَالَمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلَمُونَ كَالَمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلَمُونَ كَمُا تَأْلُمُونَ وَرَرَّجُونَ مِنَ ٱللّهِ مَا لَا يَرْجُونَ وَكَانَ ٱللّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ اللّهِ مَا لَا يَرْجُونَ فَي وَكَانَ ٱللّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ اللّهِ مَا لَا يَرْجُونَ فَي وَكَانَ ٱللّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ اللّهِ مَا لَا يَرْجُونَ فَي اللّهِ مَا لَا يَرْجُونَ فَي اللّهِ عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيمًا اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَيمًا عَلَيمًا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيمًا عَلَيمًا اللّهُ اللّهُ عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيمًا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَي اللّهِ عَلَيمًا عَلَيْهُ إِلَيْ اللّهُ عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيمًا عَلَيْكُونَ وَلَيْ اللّهِ عَلَيمًا عَلَيْكُونُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونَ عَلَيْك

وقال ـ تعالى ـ:﴿ وَمَن يَكْسِبُ إِثْمًا فَإِنَّمَا يَكْسِبُهُۥ عَلَى نَفْسِهِ ۚ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا اللهِ ﴿ وَمَن يَكْسِبُ إِثْمًا فَإِنَّمَا يَكْسِبُهُۥ عَلَى نَفْسِهِ ۚ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا اللهِ ﴿ وَمَن يَكْسِبُ إِثْمًا فَإِنَّا لَهُ عَلِيمًا اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدُ جَاءَكُمُ ٱلرَّسُولُ بِٱلْحَقِّ مِن رَّبِكُمْ فَعَامِنُواْ خَيْرًا لَكُمُ وَإِن تَكُفُرُواْ فَإِنَّ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَكَانَ ٱللهُ عَلِيًا حَكِيمًا ﴿ النَّهُ النَّا ﴾ [النساء]. (')

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ ٱتَّقِ ٱللَّهَ وَلَا تُطِع ٱلْكَفِرِينَ وَٱلْمُنَفِقِينَ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ كَالَ عَلِيمًا صَكِيمًا ﴿ لَا الْأَحْزَابِ!. (٥)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿... وَاللَّهُ يَعُلَمُ مَا فِي قُلُوبِكُمْ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا طِيمًا ﴿نَ ﴾ [الأحزاب]. (٦)

<sup>(</sup>١) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٥١٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٥٢٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/١٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٥٦٣.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٤٨٠/.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٥١١/٢.

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ هُوَ الَّذِيَّ أَنزَلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوٓا إِيمَننَا مَعَ إِيمَنهِمٌ ۗ وَلِلَّهِ جُنُودُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ الْفَتْحَا. (١)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ ﴾ [الإنسان]. (٢)

ومع الحكمة لله فله العزة سبحانه. وقال ـ تعالى ـ: ﴿ إِذْ يَكُولُ ٱلْمُنَافِقُونَ وَمَا لَدُن فَالَ عَلَى ٱللّهِ فَإِنَّ ٱللّهَ عَزِينٌ وَٱلّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ غَرَّ هَوَّلَآءِ دِينُهُمُّ وَمَن يَتُوكَ لَ عَلَى ٱللّهِ فَإِنَّ ٱللّهَ عَزِينٌ حَكِيمٌ ﴿ اللّهُ فَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَزِينٌ حَكِيمٌ ﴿ اللّهُ فَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَزِينٌ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

والله الله الحكمة من يشاء كما قال - تعالى -: ﴿ يُؤْتِي ٱلْحِكُمَةَ مَن يشاء كما قال - تعالى -: ﴿ يُؤْتِي ٱلْحِكُمَةَ مَن يَشَاء كُمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْحَكُمَةُ فَقَدَ أُوتِي خَيْراً كَثِيراً وَمَا يَذَكُرُ إِلَّا ٱلْوَلُوا ٱلْأَلْبُكِ يَشَاء كُولُوا اللَّهُ ال

والحكمة نعمة من الله آتاها الأنبياء والصالحين قبل نبينا محمد وبعده من الصالحين. كما أنعم الله على آخرين من عباده بالحكمة.

وقد آتى الله أنبياء الحكمة مع ما أنزل عليهم من الكتب، قال - تعالى -: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ ٱللّٰهُ مِيثَقَ ٱلنَّبِيِّنَ لَمَا ءَاتَيْتُكُم مِّن كِتَبٍ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَآءَكُمُ رَسُولُ مُّصَدِّقٌ لِّمَا مَعَكُمُ لَتُوْمِنُنَ بِهِ - وَلَتَنصُرُنَّهُ أَا قَالَ ءَأَقُرَرَٰتُمْ وَأَخَذَتُمْ عَلَى ذَلِكُمُ إِصْرِيَ قَالَ ءَأَقُرَرَٰتُمْ وَأَخَذَتُمْ عَلَى ذَلِكُمُ إِصْرِيَ قَالَ اللهُ اللهُ اللهُ عَمَلُهُ إِصْرِيَ قَالَ اللهُ اللهُ عَمَلُهُ وَانَا مَعَكُم مِّنَ ٱلشَّلِهِدِينَ اللهُ اللهُ الله عمران اللهُ عَمَل اللهُ عَمَل اللهُ عَلَى اللهُ عَمَل اللهُ عَمَل اللهُ عَلَى اللهُ عَمَل اللهُ عَمَل اللهُ اللهُ عَمَل اللهُ عَمَلُهُ مِن الشَّلِهِدِينَ اللهُ اللهُ عَمَل اللهُ عَلَى اللهُ عَمَل اللهُ عَمَل اللهُ اللهُ عَمَل اللهُ اللهُ عَمَلُهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَمَل اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

<sup>(</sup>١) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٧٢٥/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج٢/١٩٤٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٨٤٧.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير، تفسيره، ج١/٣٧٧.

قال ـ تعالى ـ عن ما أُتي آل إبراهيم ه من الحكمة: ﴿ أَمْ يَحُسُدُونَ ٱلنَّاسَ عَلَى مَا ءَاتَنهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضُلِهِ ۚ فَقَدُ ءَاتَيْنَا ٓ ءَالَ إِبْرَهِيمَ ٱلْكِئَبَ وَٱلْحِكُمَةَ وَءَاتَيْنَهُم مُّلُكًا عَظِيمًا (٥٠) ﴾ [النساء]. (١)

قال - تعالى - عن داود الله : ﴿ فَهَرَمُوهُم بِإِذْ نِ ٱللَّهِ وَقَتَلَ دَاوُهُ دُ جَالُوتَ وَءَاتَنَهُ ٱللَّهُ ٱللَّهُ ٱللَّهُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ وَالْحِثَمَةَ وَعَلَّمَهُ وَمَمّا يَشَاءً وَلَوْ لا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَفَسَدَتِ ٱلْأَرْضُ وَلَا كِنَّ ٱللَّهَ ذُو فَضَلٍ عَلَى بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَفَسَدتِ ٱلْأَرْضُ وَلَاكِنَّ ٱللَّهَ ذُو فَضَلٍ عَلَى الْعَكَمُهُم بِبَعْضِ لَفَسَدتِ ٱلْأَرْضُ وَلَاكِنَّ ٱللَّهَ ذُو فَضَلٍ عَلَى الْعَكَمُهُم وَاللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

قال ـ تعالى ـ عن تعليم الله الحكمة لعيسى ﴿ وَيُعَلِّمُهُ ٱلْكِئْبَ وَٱلْحِكُمَةُ وَٱلْتَوْرَىنَةَ وَٱلْإِنجِيلَ ﴿ اللهِ المحكمة للهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَلَمَّا جَآءَ عِيسَىٰ بِٱلْبَيِّنَاتِ قَالَ قَدْ حِثْتُكُمْ بِٱلْحِكْمَةِ وَلِأُبَيِّنَ لَكُم بَعْضَ ٱلَّذِي تَخْنَلِفُونَ فِيلِّهِ فَٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُونِ ﴿ اللَّهِ اللهِ الزخرف]. (٥)

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ إِذْ قَالَ اللَّهُ يَعِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ اذْكُرْ نِعْمَتِى عَلَيْكَ وَعَلَى وَالِدَتِكَ إِذْ أَيَّدَتُكَ بِرُوجِ الْقُدُسِ تُكِلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ وَكَهْ لَا وَإِذْ عَلَّمْتُكَ الْكَتَبَ وَلَا يَكُمْ وَالْمَهْدِ وَكَهْ لَا لَا عَلَمْتُكَ الْكَتَبَ وَلَا يَكُمُ مَا الْمَهْدِ وَكَهُلًا وَإِذْ عَلَمْتُكَ الْكِتَبَ وَالْمَهْدِ وَكَهُلًا وَإِذْ عَلَمْتُكَ الْكَتَبَ وَالْمَعْدِ بِإِذْنِي فَتَنفُخُ فِيهَا وَالْمَعْدِ بِإِذْنِي فَتَنفُخُ فِيهَا فَتَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِي وَتُبْرِئُ الْأَكْمَ مَهُ وَالْأَبْرَصَ بِإِذْنِي وَإِذْ تُخْرِجُ الْمَوْقَ بِإِذْنِي وَإِذْ

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن ڪثير، تفسيره، ج١/٤٩٧.

<sup>(</sup>۲) انظر: ابن ڪثير، تفسيره، ج١٤/١٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن كثير، تفسيره، ج١٦٠٢/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير، تفسيره، ج١/٣٦٦.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن كثير، تفسيره، ج١٦٨٣/٢.

كَفَفْتُ بَنِيَ إِسْرَءِيلَ عَنكَ إِذْ جِئْتَهُم بِٱلْبَيِّنَتِ فَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْهُمْ إِنْ هَلْدَآ إِلَّا سِحْرُ مُّبِينُ لِللَّهُ اللَّائِدة].(١)

\* \* \* \* \*

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير، تفسيره، ج١٦٨/١.

<sup>(</sup>۲) انظر: ابن كثير، تفسيره، ج١٤٦١/٢.

# حكمة النبي ﷺ في القرآن:

ولا شك أن الله ﴿ آتى نبيه ﴿ الحكمة ، وأختصه بها.

وكما قال ـ تعالى ـ : ﴿ وَلَوْلَا فَضُلُ ٱللَّهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ, لَهَمَّتُ طَّآبِفَةٌ مِّنْهُمْ أَن يُضِلُوكَ وَمَا يُضِلُوكَ مِن شَيْءٍ وَأَنزَلَ ٱللَّهُ عَلَيْكَ أَن يُضِلُوكَ وَمَا يُضِلُوكَ وَمَا يُضَمُّ وَمَا يَضُرُّونَكَ مِن شَيْءٍ وَأَنزَلَ ٱللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا اللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا اللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا اللَّهِ اللهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا اللهِ اللهُ اللهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

ولا شك أن الحكمة النبوية التي تمثل في سنته أي إنما هي جزء من الوحي والرسالة، كما قال - تعالى -: ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْمُوكَ آلَ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحُيُّ يُوحَىٰ الله على رسوله القرآن فقد أنزل عليه الحكمة، كما قال - تعالى -: ﴿ ... وَمَا أَزَلَ عَلَيْكُم مِّنَ ٱلْكِنَبِ وَٱلْحِكُمَةِ يَعِظُكُم بِهِ أَ وَاتَقُوا الله وَاعْلَمُوا أَنَّ الله بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ الله البقرة الله قرة الله والبقرة الله على الله على الله على الله على عَيْطُكُم مِّنَ الْكِنَبِ وَٱلْحِكُمةِ وَاتَّقُوا الله وَالله الله الله على عليمٌ الله عليه الله الله والمورة الله والمورة الله والمؤلفة الله والمؤلفة والمؤلفة والله والله الله والمؤلفة والمؤلفة والله والمؤلفة والمؤ

والله الله علم نبيه الحكمة قال - تعالى -: ﴿ وَلَوْلَا فَضَلُ ٱللَّهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ, هَٰمَتَ طَآبِفَ أُ مِّنْهُمْ أَن يُضِلُّوكَ وَمَا يُضِلُّونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا وَرَحْمَتُهُ, هَٰمَتَت طَآبِفَ أُ مِنْهُمْ أَن يُضِلُّوكَ وَمَا يُضِلُّونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير، تفسيره، ج١١/١.

<sup>(</sup>۲) انظر: ابن ڪثير، تفسيره، ج١/١٥٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن كثير، تفسيره، ج١٧٧٥/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير، تفسيره، ج١/٢٩٥.

يَضُرُّونَكَ مِن شَيْءٍ وَأَنزَلَ اللَّهُ عَلَيْكَ الْكِنْبَ وَالْخِكْمَةَ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَعُلَمُ وَكُلْرُونَكَ مِن شَيْءٍ وَأَنزَلَ اللَّهُ عَلَيْكَ الْكِنْبَ وَالْخِكْمَةَ وَعَلَّمَكُ مَا لَمْ تَكُن تَعُلَمُ وَكَانَ فَضُلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴿ النساءا. (١)

وقال - تعالى -: ﴿ ذَالِكَ مِمَّا أَوْحَى إِلَيْكَ رَبُّكَ مِنَ ٱلْحِكُمَةِ وَلَا تَجَعَلُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَهًا ءَاخَرَ فَنُلُقَى فِي جَهَنَّمَ مَلُومًا مَّذْحُورًا (٣٠) ﴾ [الإسراء]. (٢)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿...وَلَا نَنَّخِذُوٓا ءَايَتِ ٱللّهِ هُزُوّاً وَاُذَكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللّهِ عَلَيْكُمْ وَمَآ أَذِلَ عَلَيْكُم مِّنَ ٱلْكِنَٰبِ وَٱلْحِكْمَةِ يَعِظُكُم بِدِءً وَٱتَّقُواْ ٱللّهَ وَٱعْلَمُوٓاْ أَنَّ ٱللّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

وكان إلى يمارس الحكمة في دعوته الناس تنفيذًا لأمره في قال تعالى -: ﴿ أَدُعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلْمَهُم بِٱلْمَهُم بِٱلْمَهُم بِٱلْمُهُمَدِينَ السَّ المَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهُمَدِينَ السَّ النحل، (٥)

<sup>(</sup>١) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١/٢٩٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٤٨٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٢٩٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٣/١.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٠٨١/٢.

كما كان ﴿ يعلم الحكمة للناس الحكمة كما أخبر ﴿ قال ـ تعالى ـ : ﴿ كُمَا أَرْسَلْنَا فِيُزَكِيكُمْ مَا لَمُ تَكُونُواْ عَلَيْكُمْ ءَايننِنَا وَيُزَكِيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمْ مَّا لَمُ تَكُونُواْ تَعَلَّمُونَ ﴿ اللَّهُ وَيُعَلِّمُكُمْ مَّا لَمُ تَكُونُواْ تَعَلَمُونَ ﴿ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَيُعَلِّمُكُمْ مَّا لَمُ تَكُونُواْ تَعَلَّمُونَ ﴿ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

وجزء من رسالته ﴿ تعليم الناس الحكمة ، كما يعلمهم كتاب الله ﴿ قَالَ عَلَيْهِمْ عَالَيْهِمْ عَالَىٰهِ عَالَمُ الله عَلَيْهِمْ عَالَيْهِمْ عَالَىٰهِمْ عَالَىٰهُمُ اللهِ عَلَيْهِمْ عَالَىٰهُمُ اللهُ عَلَيْهِمْ عَالَىٰهُمُ اللهُ عَلَيْهِمْ عَالَىٰهُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمْ عَالَيْهِمْ عَالَيْهِمْ عَالَيْهِمْ عَالَيْهِمْ عَالَيْهِمْ عَالَيْهِمْ عَالَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَالَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَالَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهِمُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهِمْ

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ لَقَدْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمُ يَتَلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِئنبُ وَٱلْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِى ضَكَلِ مُّينٍ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللّ

والفقه في العلم يعد حكمة، وقد جاءت الكثير من الآيات التي مرت بنا تقرن بين العلم والحكمة. وقرن الحكمة بالعلم حكمة بليغة، وهو ما أثنى عليه رسول الله هي، فعند البخاري في صحيحه باب الاغتباط في العلم والحكمة وقال عمر هذ (تفقهوا قبل أن تسودوا). (٥)

<sup>(</sup>١) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٢٢١.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٨٧١/.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٣/١.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير، تفسيره، ج١٤٩٥/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب الاغتباط في العلم والحكمة وقال عمر البغاري في تفقهوا قبل أن تسودوا، ٢٦/٠٠.

روى عبد الله بن مسعود ﴿ وقد تم الإستشهاد به في مواضع مختلفة لكل شاهد مناسبته، قال النبي ﴿ : ((لا حسد إلا في اثنتين رجل آتاه الله مالا فسلط على هلكته في الحق ورجل آتاه الله الحكمة فهو يقضي بها)).(()

وشواهد حكمته الكثر من أن تحصى. ولعل من شواهد ذلك حكمته الكعبة فبل البعثة حكمته الكعبة فبل البعثة النبوية بقرابة خمس سنوات لحادثين أديّا إلى تصدعها، حيث كانت قريش تغطي الكعبة بالجلود والصوف. وكان من عادتهم في الجاهلية أن يجمروا الكعبة بشيء من البخور، فعلق بعض الجمر بأستارها فاحترقت وتصدعت، ثم تعرضت إلى سيل هدم جوانب منها، فقررت قريش إعادة بنائها من جديد.

كان أسلوب البناء بالحجارة والطين وسقف من الخشب البسيط. واستدعت قريش نجارًا قبطيًا ليقوم بعمل سقف الكعبة، وهدمت قريش ما تبقى من الكعبة لتعيد بناءها. (٣) حتى وصلوا إلى أسس معينة معروفة عندهم لا يتجاوزونها ولا يمسونها. (٤)

(۱) رواه البخاري في صحيحه، كتاب التوحيد، باب قول النبي ﴿ : رجل آتاه الله القرآن فهو يقوم به آناء الليل وأطراف النهار، ج٨/٢٠٤؛ ورواه مسلم في صحيحه، كتاب صلاة

المسافرين وقصرها، باب فضل من يقوم بالقرآن ويُعلمه...، ج٢١/٢. (٢) الأزرقي، أخبار مكة، ج١٦٠/١.

<sup>(</sup>٣) الأزرقي، أخبار مكة، ج١/١٥٧؛ الصالحي الشامي، سبل الهدي والرشاد، ج٢٢٨/٢.

<sup>(</sup>٤) ابن سعد، السيرة النبوية من الطبقات، ج١/٥٤١؛ السهيلي، الروض الأنف، ج١٢٤/١.

actives.

وتقاسمت بطون قريش أركان الكعبة وزواياها، حيث اختص كل قوم بجهة من البناء؛ لما يرون في ذلك من الشرف والفخر، وحتى لا تذهب بذلك قبيلة دون أخرى أو بطن من قريش دون آخر. (۱)

وحينما أتموا البناء اختلفوا في وضع الحجر الأسود مكانه، فكل فريق من قريش يريد أن يذهب بفخر وضع الحجر الأسود في مكانه، حتى كادوا أن يقتتلوا. (٢)

ثم اتفقوا أن يحكِّموا أول داخل للحرم، فكان أول داخل للحرم هو المصطفى ، فلما رأوه صاحوا جميعًا: "هذا الأمين هذا محمد رضينا بالأمين"، وهذه شهادة مباشرة من قومه له حتى من عاداه بعد ذلك. (٣)

فما كان منه الله إلا أن وضع رداءه، وحمل الحجر الأسود ووضعه على الرداء، وأمر كل قبيلة أن تأخذ بطرف من أطرافه وحملوه، حتى إذا وازى موضعه في الكعبة وضعه الرسول الله بيده الشريفة، فرضي القوم وطابت نفوسهم.

وقد جزم أصحاب السير على أن سن الرسول السول العادة بناء الكعبة كان خمسة وثلاثين عامًا. (٥)

<sup>(</sup>١) ابن هشام، السيرة النبوية، ج١٩٥/٢.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام، السيرة النبوية، ج١٩٧/١.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام، السيرة النبوية، ج١٩٧/١.

<sup>(</sup>٤) ابن هشام، السيرة النبوية، ج١٩٧/١؛ مسند الإمام أحمد، ج٢٥/٣٠.

<sup>(</sup>٥) ابن كثير، البداية والنهاية، ج٢٤/٢؛ الذهبي، السيرة النبوية، ص ٧٧.

خلق الله يطوي البطون والأودية متأملاً متفكرًا ذاكرًا الله ـ تعالى ـ موحدًا على ملة إبراهيم الله . (١)

ومع ما مضى من عُمر الرسول ﴿ قبل الوحي فقد كان حكيمًا ﴿ والوحي نعمة من الله عليه ﴿ ومنه الحكمة التي يفهم أنها سنته ﴾ لم تكن بمشيئته، كما قال الله ـ تعالى ـ: ﴿ قُل لَوْ شَاءَ اللهُ مَا تَلُوْتُهُ، عَلَيْكُمُ وَلاَ أَدُرَكُمُ بِدِّ فَقَدُ لَبِثُتُ فِيكُمْ عُمُرًا مِن قَبِّلِهِ ۚ أَفَلا تَعَ قِلُونَ الله ليونسا. (٢)

ومما هداه الله إليه من الحكمة المبكرة حُب الخلاء ، حيث كان موحدًا على ملة إبراهيم ، كارهًا لما عليه قريش، مؤمنًا بالله وحده، متفكرًا في ملكه، واختار المخلوته غار حراء على جبل إلى الشرق من مكة، يعرف اليوم بجبل النور. فكان في يصوم ويخلو في الغار الأيام والليالي ذوات العدد تقربًا إلى الله - تعالى - حيث هدي إلى ذلك. ولم يأته به أمر، لكنه سلوك فطري حكيم يقرب إلى الله - تعالى - سلكه المصطفى في، بتوفيق من الله في، حتى قيل إنه يمكث شهرًا من كل سنة. وقد حبب إليه ذلك كما ورد في حديث عائشة في قالت: (ثم حبب إليه الخلاء فكان يخلو بغار حراء يتحنث - يتعبد - فيه الليالي ذوات العدد قبل أن يرجع إلى أهله ويتزود لذلك، ثم يرجع إلى خديجة فيتزود لمثلها حتى فاجأه الحق وهو في غار حراء).

(١) ابن هشام، السيرة النبوية، ج١/٢٣٤.

<sup>(</sup>۲) ابن ڪثير، تفسيره، ج١/٩٢٦.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام، السيرة النبوية، ج١/٢٣٤.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري في صحيحه، كتاب بدء الوحي، باب كيف كان بدء الوحي، ج٢/١ ـ ٤؛ ورواه مسلم في صحيحه، ج١٣٩/١.

وكان شهر رمضان أحب الشهور إلى النبي ﴿ خلوة وصيامًا قبل مبعثه، وكانت خديجة ﴿ تصبر على بُعده، وتواسيه وتشجعه. وكان ﴿ إذا قضى خلوته ورجع إلى مكة بدأ بالحرم(٢) وطاف حول الكعبة متجنبًا الأصنام.

كان الغار بوضعه الجغرافي يعطي فرصة قوية للاطلاع على الفضاء ورؤية الأرض من علو، ومعرفة عظيم خلق الله تعالى. (٣)

وكان ﴿ منذ أن وعى حكيمًا كريمًا معطاءً، حتى صارت صفة من صفاته التي تميز بها ﴿ وذكرته بها خديجة ﴿ عند نزول الوحي. (٤)

وبعد مبعثه ﴿ وجهره بالدعوة كانت قريش وكفارها يصبون شتى أنواع الأذى على رسول الله ﴿ ويستهدفون تُثْيَهُ ومن معه عن الإسلام، كما كانوا يصدون الناس عن السماع لرسول الله ﴿ بعد أن انتشرت دعوته، ويعقدون الاجتماعات ويحيكون المؤامرات؛ لمنع الناس من السماع لهذا الدين. كما كانوا يوجهون أشد أنواع الأذى الجسدي والمعنوي لرسول الله ﴿ يَ محاولة منهم للصد عن سبيل الله. (٥)

<sup>(</sup>۱) ابن ڪثير، تفسيره، ج١٦٧٥/٢.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام، السيرة النبوية، ج١/٢٣٥.

<sup>(</sup>٣) محمد أبو شهبة، السيرة النبوية، ص ٢٥٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: حديث البخاري في صحيحه، باب كيف كان بدء الوحى، ج١/٤.

<sup>(</sup>٥) انظر: الفصل الخاص بموقف زعماء قريش من دعوة الرسول وأذاهم له وللمسلمين في كتاب محمد الشنقيطي: (السيرة النبوية لابن حجر في فتح الباري)، ج١/٣٩٨.

كان الله صابرًا محتسبًا حكيمًا. يتعامل مع كل موقف بما يناسبه. ومن ذلك الرد بقوة أحيانًا، ليكون ردعًا للمعتدين، وكان التعزية والتثبيت لأصحابه المعذبين الصابرين.

عن عمرو بن العاص في قال: (ما رأيت قريشًا أرادوا قتل النبي إلا يومًا ائتمروا به، وهم جلوس في ظل الكعبة، ورسول الله في يصلي عند المقام، فقام إليه عقبة بن أبي معيط، فجعل رداءه في عنقه ثم جذبه حتى وكب لركبته ساقطًا، وتصايح الناس، فظنوا أنه مقتول، فأقبل أبو بكر يشتد حتى أخذ بضبعي رسول الله في من ورائه، وهو يقول: أتقتلون رجلاً أن يقول ربي الله. ثم انصرفوا عن النبي في فقام رسول الله في فصلى، فلما قضى صلاته مر بهم وهم جلوس في ظل الكعبة، فقال: "يا معشر قريش! أما والذي نفس محمد بيده! ما أرسلت إليكم إلا بالذبح"، وأشار بيده إلى حلقه، قال: فقال له أبو جهل: يا محمد! ما كنت جهولاً، قال: فقال رسول الله في: "أنت منهم").(1)

ومن المواقف المشهودة له ﴿ بالحكمة أن عتبة بن ربيعة، وكان من سادات قريش، رأى النبي ﴿ جالسًا في المسجد الحرام، فقال لسادة قريش: يا معشر قريش ألا أقوم إلى هذا (يعني الرسول ﴿ ) فأعرض أمورًا لعله يقبل بعضها ويكف عنّا؟ قالوا: بلى يا أبا الوليد، فقام حتى جلس إلى رسول الله ﴿ فحدثه وقال: يا ابن أخي إنك منا حيث قد علمت في العشيرة والمكان والنسب، وإنك قد أتيت قومك بأمر عظيم، فرقت به جماعتهم وسفهت به أحلامهم وعبت به آلهتهم ودينهم وكفرت به من مضى من

<sup>(</sup>۱) ابن أبي شيبة، المغازي، ص ۱۰۹؛ والذهبي، السيرة النبوية، ص ١٦٥؛ ابن هشام، السيرة النبوية، ج/٢٩٠١.

آبائهم، فاسمع منى أعرض عليك أمورًا تنظر فيها لعلك تقبل منها بعضها فقال ﷺ: "قُلْ يا أبا الوليد أَسْمَعُ" قال: يا بن أخي إن كنت تريد بما جئت به من هذا الأمر مالاً جمعنا لك من أموالنا حتى تكون أكثرنا مالاً، وإن كنت تريد به شرفًا سودناك علينا حتى لا نقطع أمرًا دونك، وإن كنت تريد به مُلكًا ملكناك علينا، وإن كان هذا الذي يأتيك رئيًا اعملاً من الجِنَّا تراه لا تستطيع رده عن نفسك طلبنا لك الطب وبذلنا فيه أموالنا حتى نبرئك منه، فإنه ربما غلب عليك التابع على الرجل حتى يداوى منه .. حتى إذا فرغ عتبة ابن ربيعة من حديثه والرسول ، يسمع إليه بكل أدب ناداه بأحب الألقاب إليه قائلاً: "أَفَرَغْتَ يا أبا الوليد؟" قال: نعم، قال: فاستمع مني قال: أفعل، فقرأ عليه رسول الله من سورة فصلت ﴿حمر الله عَنْ مِنَ مِنَ ٱلرَّحْيَنِ ٱلرَّحِيمِ اللَّهِ كَنْبُ فُصِّلَتْ ءَاينتُهُ، قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ اللَّ بَشِيرًا وَبَذِيرًا فَأَعْرَضَ أَكُثَرُهُمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ ﴿ اللَّهِ افْصِلْتَا وَمِضَى رَسُولُ اللَّهِ ﴿ حَتَّى وصل إلى ﴿ فَإِنْ أَعْرَضُواْ فَقُلْ أَنذَرَّتُكُم صَعِقَةً مِّثْلَ صَعِقَةِ عَادٍ وَثَمُودَ الله الصلت حتى إذا أتى الرسول ، السجدة في قوله - تعالى -: ﴿ وَمِنْ ءَايَدِهِ ٱلَّيُّـلُ وَٱلنَّهَارُ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ لَا شَمْجُدُواْ لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَٱسْجُدُواْ لِلَّهِ ٱلَّذِي خَلَقَهُنَّ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعَبُدُونَ ٧٧ ﴾ [فصلت] وسجد رسول الله ١ فاندهش عتبة مما سمع من رسول الله ، ومن سجوده. وقيل إنه لما وصل الرسول ﷺ لقوله - تعالى -: ﴿ فَإِنْ أَعْرَضُواْ فَقُلْ أَنذَرْتُكُمْ صَعِقَةً مِّثلَ صَعِقَةِ عَادٍ وَتُمُودَ الله الله الفصلت أمسك عتبة بفم رسول الله الله الله الفاها وأخذ يناشده ويصيح: أنشدك بالله والرَّحِم، ثم استند إلى يديه وأخذ يغرق في التأمل والتفكير، ثم عاد إلى الملأ من قريش. فلما رأوه مقبلا عليهم قال بعضهم لبعض: نحلف باللُّه لقد جاءكم أبو الوليد بغير الوجه الذي ذهب به. فجلس إليهم مطرقًا، قالوا: ما وراءك يا أبا الوليد؟ قال: سمعت قولاً والله ما سمعت مثله قط، والله ما هو بالشعر ولا بالسحر ولا بالكهانة، يا معشر قريش أطيعوني واجعلوها بي، وخلّوا بين الرجل وبين ما هو فيه!! فاعتزلوه، فو الله ليكون لقوله الذي سمعت منه نبأ، فإن تُصِبْهُ العرب فقد كُفيتموه بغيركم، وإن يظهر على العرب فمُلكُه مُلكُكم، وعزه عزكم، وكنتم أسعد الناس به. قالوا: سحرك يا أبا الوليد بلسانه! قال: رأيي فاصنعوا ما بدا لكم. (۱) وهذا الموقف يبيّن حكمته وسماعه برويه وحسن إنصاته، وصدقه في في دعوته. والغريب أن عتبة بن ربيعة تيقن صدق رسول الله في، وعرف القرآن الذي جاء به وسمعه منه مباشرة، ومع ذلك قتل معاندًا مشركًا في صفوف قريش يوم بدر، (۱) رغم تحذيره لقومه، وأن محمدًا سينتصر على من عاداه.

لم يكتف المشركون بأذى الرسول ، بل صبوا جام غضبهم على أصحابه في محاولة منهم لإرجاعهم عن الإسلام وصدهم عن دين الله. فكان يمر بهم ويثبتهم ويدعو لهم ويبشرهم. ومنهم آل ياسر: سمية بنت خياط وزوجها ياسر وهم من عنس باليمن، كان حليفًا لأبي حذيفة بن المغيرة المخزومي، فزوجه من جاريته سمية، فولدت له عمارًا، ثم أعتقها حذيفة ومات بعد ذلك. وكان ياسر وأخوه عبد الله وزوجته سمية وابنه عمار من أوائل الداخلين في الإسلام من المستضعفين. (٣) وكان أبو جهل قد تسلط من أوائل الداخلين في الإسلام من المستضعفين. (٣) وكان أبو جهل قد تسلط

<sup>(</sup>۱) انظر القصة مع اختلاف في تفصيلاتها عند: ابن هشام، السيرة النبوية، ج١٩٤/١؛ ابن كثير، البداية والنهاية، ج٣٩٤/٠؛

وانظر: ابن أبي شيبة، المغازي، ص ١٠٨؛ الذهبي، السيرة النبوية، ج١/٢٩٤.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام، السيرة النبوية، ج٢/٢٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن هشام، السيرة النبوية، ج١/٢٦١؛ ابن كثير، السيرة النبوية، ج١/٤٩٤.

على آل ياسر: ياسر وزوجه سمية وابنهما عمار، وكان يشتد عليهم بالعذاب ويُغْرى بهم السفهاء والشبان، وحيث كان مواليهم من بني مخزوم قد غضبوا لإسلامهم فقد كانوا يشاركون في تعذيبهم، حيث يُخرجون في حر الظهيرة إلى بطحاء مكة فيعذبونهم في رمضائها، ويجلدونهم أمام الناس زيادة في النكال وتهديدًا لبقية المسلمين، فكان رسول الله في يمر بهم وهم على تلك الحال فلا يستطيع خلاصهم، فيعزيهم بقوله في: ((صبرًا آل ياسر فإن موعدكم الجنة)). وقد اشتد العذاب يومًا بآل ياسر جميعًا وحاول أبو جهل الكلام على النبي في فأغلظت سمية له القول، فأخذ الحربة وطعنها في موضع عفتها أمام زوجها وابنها فاستشهدت في سبيل الله. وكانت هذه المرأة أول كواكب شهداء أمة محمد في وسابقتهم ومقدمتهم. وقد ورد في حديث لعثمان بن عفان في قال: أقبلت مع رسول الله في آخذًا بيدي نتمشى بالبطحاء حتى أتى على آل عمار بن ياسر، فقال أبو عمار: يا رسول الله الدهر هكذا؟ فقال له النبي في: ((اصبر، اللهم أبو عمار: يا رسول الله الدهر هكذا؟ فقال له النبي في: ((اصبر، اللهم اغفر لآل ياسر وقد فعلت)). ((العسر تحت التعذيب.

وبلال الله السلم مبكرًا، وآمن برسول الله الله الله الما أمية بن خلف بإسلامه آذاه أشد الأذى، وعذبه، وأذن لبقية مشركي مكة بتعذيبه. فكان أمية بن خلف يخرج بلالاً الله الشمس في بطحاء مكة ورمضائها وحرها الشديد، فيضع بلالاً مجرد الظهر والبطن على الحصباء، ثم يضع الحجارة الثقيلة على صدره، ويهدده بأنها لا تُزَالُ عنه حتى يكفر بالله

<sup>(</sup>١) انظر: ابن هشام، السيرة النبوية، ج١/٣٢٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن هشام، السيرة النبوية، ج١/٢٩٤.

<sup>(</sup>٣) الصلابي، السيرة النبوية، ج١/١٠.

وبمحمد ﷺ، ويعبد اللات والعزى، ولكن بلالاً أصر على التمسك بالدين، والصبر على الأذي، فيردد: أحد أحد! فيزيد غيظ القوم عليه ويتشددون بالعذاب، وكان يقول (لو أعلم كلمة هي أغيظ لكم لقلتها)، (١) كانوا يربطون حبلاً في عنقه ويدفعون به إلى الصبيان ليجروه على الشوك والحجارة في مكة، فلا يزداد إلا إيمانًا وتمسكًا بدين الله. (مر به أبو بكر الصديق ، وأُمية بن خلف يعذبه عذابًا شديدًا فقال لأمية بن خلف: ألا تتقى الله في هذا المسكن؟ حتى متى؟ فقال أمية أنت الذي أفسدته فأنقذه مما ترى، فقال الصديق الله الفعل. فعوضه أبو بكر الله ـ دفع له مالاً ثمنًا له ـ وكان عمر يقول: (أبو بكر سيدنا وأعتق سيدنا). (٢٠) ولا شك أن رسول الله ﷺ كان مشجعًا لأبي بكر ۞ على شراء بلال ۞ وعتقه، وصار بلال الله بعد عتقه من أكثر الناس التصافًا برسول الله الله عنه. قبل الهجرة وبعدها، وقد قال ﷺ: ((لقد أوذيت في الله وما يؤذي أحد، وأُخْفِتُ في الله وما يَخَافُ أحدٌ ولقد أتت علىَّ ثلاثون من يوم وليلة وما لي ولبلال ما يأكلهُ ذو كبد إلا ما يواريه إبط بلال)).(٢) وبعد الهجرة أصبح مؤذن رسول اللَّه ﴿ واشتهر بهذا اللقب، وبشره الرسول ﴾ بالجنة، كما شارك في جيوش فتح الشام وأصبح من أمرائها في خلافة عمر بن الخطاب ﴿ فَا وكان من صالحي المسلمين ومعلميهم رضى الله عنه وأرضاه.

وتصرف الرسول ﷺ بحكمة مع المنافقين الذين آذوه باستمرار فمن أبرز

(۱) انظر: ابن هشام، السيرة النبوية، ج١٨/١٣.

 <sup>(</sup>۲) رواه البخاري في صحيحه، باب مناقب بلال بن رباح مولى أبي بكر الصديق ،
 ج٢١٧/٤.

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد في مسنده، ج١٢٠/٢.

<sup>(</sup>٤) عمر بن شبة، تاريخ المدينة، ج٣/٨٢٦؛ ابن حجر، الإصابة، ج١٦٥/١.

أحداث غزوة بني المصطلق ما جرى من المنافقين خصوصًا عبد الله بن أبي ابن سلول، ومن على شاكلته. ولا شك أن لهم أتباعًا في كل زمان، ينطبق عليهم ما نزل من آيات قرآنية في أولئك المنافقين.

فقد أقتتل عند الماء رجلان، أحدهما من غفار أجير لعمر بن الخطاب، والآخر حليف لأحد الأنصار، فصرخ أجير عمر يا معشر المهاجرين وصرخ حليف الأنصاري يا للأنصار، وكاد الشر أن يقع بين المسلمين. فلما سمع رسول الله بذلك قال: ((أبدعوى الجاهلية وأنا بين أظهركم؟ دعوها فإنها منتنة)).(1)

وكان عبد الله بن أبي بين أناس من الأنصار ومعهم زيد بن أرقم الشهر الله بن أبي بين أناس من الأنصار ومعهم زيد بن أرقم المحابي صغير في السن، يستمع لما يجرى، فقال ابن أبي مستثيرًا القوم: أوقد فعلوها؟ قد نافرونا وكاثرونا في بلادنا، والله ما عدنا وجلابيب قريش إلا كما قال الأول (سمن كلبك يأكلك). أما والله لئن رجعنا إلى المدينة ليخرجن الأعز منها الأذل، ثم أقبل يلوم من حوله من الأنصار قائلاً: أما والله لو أمسكتم عنهم ما بأيديكم لتحولوا إلى غير دياركم.

ثم ذهب زيد بن أرقم ﴿ وهو غلام حدث، فأخبر رسول الله ﴿ بما قال عبد الله بن أبي وكان عمر بن الخطاب ﴿ حاضرًا فقال: يا رسول الله ﴿ مُرْ به فأقتله، فقال ﴿ : ((فكيف يا عمر إذا تحدث الناس أن محمدًا يقتل أصحابه؟!)). (٢) إنها الحكمة النبوية.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في صحيحه، كتاب التفسير، باب قوله تعالى: ﴿ سَوّآءُ عَلَيْهِمْ أَسْتَغْفَرْتَ لَهُمْ ﴾...، ج١/٦٥، ٦٦.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه، كتاب التفسير، باب قوله تعالى: ﴿ يَقُولُونَ لَبِن رَّجَعُنَآ إِلَى ٱلْمَدِينَةِ ﴾ ..، ج٦٦٦، ٦٧؛

ابن كثير، السيرة النبوية، ج٣١/٣٠.

وجاء عبد الله بن أبي يحلف أنه ما قال ذلك، وينفي ما نقله زيد بن أرقم، حتى شك بعض من لم يحضر أن عبد الله بن أبي صادق، ولاموا زيد بن أرقم وهو غلام حدث. وأمر رسول الله بالرحيل في ساعة ما كان يرحل فيها، مشغلاً الناس عن هذه الفتنة التي حاول إشعالها رأس المنافقين ومن معه، فجاء أسيد بن حُضير شه مستفسرًا من رسول الله عن سبب رحيله في هذه الساعة التي ما كان يرحل فيها، فقال ن ((أو ما بلغك ما قال صاحبك؟ قال: وأي صاحب؟ قال عبد الله بن أبي؟ قال: وما قال؟ قال ن زعم إن رجع إلى المدينة ليخرجن الأعز منها الأذل))، قال ن : فأنت والله العزيز وهو الذليل، لنخرجنه منها إن شئت، وسار رسول الله في يومه وواصل ليله وصدر اليوم التالي، حتى أرهق الناس. فلما وضعوا رحالهم ناموا من شدة التعب، ولم يكن هناك مجال للمناقشة والحديث حول ما دار إذ شغل الناس حتى تعبوا وأرهقوا.(())

وفي هذه الأثناء نزلت سورة المنافقين على رسول الله ، وكان فيها تصديق لما قاله زيد بن أرقم، (٢) وهو غلام حدث فأخذ رسول الله ، بإذنه مداعبًا فقال: ((هذا الذي أوفى الله بأذنه)) (٢) وكان من الآيات التي تنزلت في عبد الله بن أبي وفي قوله والمنافقين معه قوله ـ تعالى ـ: ﴿ سَوَآءٌ عَلَيْهِمُ الشَّعَفُرُتَ لَهُمُ اللهُ لَا يَهُولُ اللهُ لَمُ اللهُ لَا يَهُدِى اللّهُ لَا اللهُ عَلَى مَنْ عِندَ رَسُولِ اللّهِ حَتَّى يَنفَشُوأُ اللّهُ عَلَى مَنْ عِندَ رَسُولِ اللّهِ حَتَّى يَنفَشُوأُ وَلِلّهِ حَرَّى يَنفَشُوأً وَلِلّهِ حَرَّى لَا لَمُنفِقِينَ لَا يَفْقَهُونَ اللهُ اللهُ المنافقون]. (١)

(۱) انظر: ابن أبي شيبة، المغازي، ص ٢٦٩.

<sup>(</sup>۲) ابن كثير، تفسير القرآن، ج١٨٧٦/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن هشام، السيرة النبوية، ج٣/٢٩٢؛ ابن حجر، الإصابة، ج١/٥٦٠؛ الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج٣/١٦٥.

<sup>(</sup>٤) ابن ڪثير، تفسيره، ج٢/١٨٧٨، ١٨٧٨.

areat Usaa-

وكان لعبد الله بن أبي ولد صالح يسمي عبد الله، من أصحاب النبي فلما علم بما حدث من والده جاء إلى النبي فقائلاً: إنه بلغني أنك تريد قتل أبي، فإن كنت لا بد فاعلاً فمرني به فأنا أحمل إليك رأسه، فوالله لقد علمت الخزرج ما كان فيها من رجل أبر بوالده مني، وإني أخشى أن تأمر غيري فيقتله فلا تدعني نفسي أنظر إلى قاتل أبي يمشي في الناس فأقتله فأقتل مؤمنًا بكافر فأدخل النار، فقال فن ((بل نترفق به ونحسن صحبته ما بقي معنا)).(1)

لقد عانى الرسول والمسلمون معه من المرجفين وأصحاب الأهواء والمصالح الضيقة في المدينة. وكانت حكمة الرسول في حينما بلغه قول عبد الله بن أبي بن سلول في حق المسلمين: لئن رجعنا إلى المدينة ليخرجن الأعز منها الأذل، فأراد عمر بن الخطاب أن يقتله، فقال له رسول الله: ((فكيف يا عمر إذا تحدث الناس أن محمدا يقتل أصحابه؟!)).(٢)

فهنا ظهرت حكمته في في معالجة الفتنة وإخماد نيرانها، حيث وجههم إلى الرفق واللين، من أجل أن يخمد الشر قبل أن ينتشر كالنار في الهشيم، ثم أمر أصحابه بالرحيل في وقت ليس من عادته الرحيل فيه؛ ليشغلهم بالترحال عن حديث الفتنة فيئدها في مهدها. (٢)

وكانت حادثة الإفك من أهم أحداث السيرة التي بينت حكمته ﷺ في التعامل مع مثيريها من المنافقين، ومع عائشة الله ومع آل البيت وأصهاره

<sup>(</sup>١) انظر: ابن هشام، السيرة النبوية، ج٢٩٢/٣.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري في صحيحه، كتاب تفسير القرآن، باب قوله تعالى: ﴿ يَقُولُونَ لَبِن رَّجَعُنَاۤ إِلَى ٱلْمَدِينَةِ ﴾...، ج٦/٦٦، ٦٧؛ وانظر: ابن حجر، فتح الباري، كتاب الجنائز باب الدخول على الميت بعد الموت، ج٦/٨٦، ١٣٩.

<sup>(</sup>٣) انظر كتابي: (رسول الله وخاتم النبيين)، القسم الثالث، غزوة بني المصطلق.

وبقية الصحابة هم ومع الجو العام في المدينة. (۱) هذه الحادثة التي مست عرض رسول الله في أطهر عرض وأحب نسائه إليه وللأمة جمعاء. وقد تصرف في مع الحدث بحكمة وروية، رغم صعوبته، وعدم معرفته للحقيقة قبل نزول الوحي.

روى عروة بن الزبير قالت عائشة: ((كان رسول الله ﷺ إذا أراد سفرًا أقرع بين أزواجه، فأيهن خرج سهمها خرج بها رسول الله ، همه، قالت عائشة: فاقرع بيننا في غزوة غزاها فخرج فيها سهمى، فخرجت مع رسول اللَّه ﷺ بعد ما أنزل الحجاب، فكنت أحمل في هودجي وأنزل فيه. فسرنا حتى إذا فرغ رسول الله ﷺ من غزوته تلك وقفل دنونا من المدينة قافلين، أذن ليلة بالرحيل، فقمت حين أذنوا بالرحيل فمشيت حتى جاوزت الجيش، فلما قضيت شأنى أقبلت إلى رحلى، فلمست صدرى، فإذا عقد لى من جزع ظفار قد انقطع، فرجعت فالتمست عقدي، فحبسني ابتغاؤه. قالت: وأقبل الرهط الذين كانوا يرحلوني فاحتملوا هودجي، فرحلوه على بعيري الذي كنت أركب عليه، وهم يحسبون أنى فيه، وكان النساء إذ ذاك خفافا لم يهبلن ولم يغشهن اللحم، إنما يأكلن العلقة من الطعام، فلم يستنكر القوم خفة الهودج حين رفعوه وحملوه. وكنت جارية حديثة السن، فبعثوا الجمل فساروا، ووجدت عقدى بعد ما استمر الجيش، فجئت منازلهم وليس بها منهم داع ولا مجيب، فتيممت منزلي الذي كنت به، وظننت أنهم سيفقدوني فيرجعون إليّ، فبينا أنا جالسة في منزلي غلبتني عيني فنمت، وكان صفوان ابن المعطل السلمي ثم الذكواني من وراء الجيش، فأصبح عند منزلي،

<sup>(</sup>۱) وضع البخاري في صحيحه في كتاب المغازي، باب حديث الإفك، ج٥/٥٥؛ وانظر: تفصيل الروايات عند ابن كثير، في السيرة النبوية، ج٣٠٤/٣.

فرأى سواد إنسان نائم، فعرفني حين رآني، وكان رآني قبل الحجاب، فاستيقظت باسترجاعه حين عرفني، فخمرت وجهي بجلبابي، والله ما تكلمنا بكلمة ولا سمعت منه كلمة غير استرجاعه، وهوى حتى أناخ راحلته، فوطئ على يدها، فقمت إليها فركبتها، فانطلق يقود بي الراحلة حتى أتينا الجيش موغرين في نحر الظهيرة، وهم نزول. قالت: فهلك في من هلك، وكان الذي تولى كبر الإفك عبد الله بن أبى ابن سلول. قال عروة: أخبرت أنه كان يشاع ويتحدث به عنده، فيقره ويستمعه ويستوشيه. ... وإن كبر ذلك يقال عبد الله بن أبى بن سلول...

قالت عائشة: فقدمنا المدينة فاشتكيت حين قدمت شهرًا، والناس يفيضون في قول أصحاب الإفك، لا أشعر بشيء من ذلك، وهو يريبني في وجعي أني لا أعرف من رسول الله الله الله الله الذي كنت أرى منه حين اشتكي، إنما يدخل على رسول الله اله النه النه يقول: "كيف تيكم" ثم ينصرف، فذلك يريبني ولا أشعر بالشر، حتى خرجت حين نقهت، فخرجت مع أم مسطح قبل المناصع، (اوكان متبرزنا، وكنا لا نخرج إلا ليلاً إلى ليل، وذلك قبل أن نتخذ الكنف قريبًا من بيوتنا. قالت وأمرنا أمر العرب الأول في البرية قبل الغائط، وكنا نتأذى بالكنف أن نتخذها عند بيوتنا، قالت: فانطلقت أنا وأم مسطح وهي ابنة أبي رهم بن المطلب بن عبد مناف، وأمها بنت صخر بن عامر خالة أبي بكر الصديق، وابنها مسطح بن أثاثة بن عباد بن المطلب، فأقبلت أنا وأم مسطح قبل بيتي، حين فرغنا من شأننا، فعثرت أم مسطح في مرطها فقالت: تعس مسطح. فقلت لها بئس ما قلت،

<sup>(</sup>۱) المناصع: هي مواضع يُبرز إليها للبول والغائط، وعُرفت متبرزًا للنساء في المدينة. انظر: الزبيدي، تاج العروس، ج٥٥/٥٥.

أتسبين رجلاً شهد بدرًا فقالت: أي هنتاه ولم تسمعي ما قال؟ قالت: وقلت: ما قال فأخبرتني بقول أهل الإفك ـ قالت ـ فازددت مرضًا على مرضى، فلما رجعت إلى بيتى دخل على رسول الله ﷺ فسلم ثم قال: "كيف تيكم". فقلت له أتأذن لى أن آتى أبوى، قالت: وأريد أن استيقن الخبر من قبلهما، قالت: فأذن لى رسول الله ، فقلت لأمى يا أمتاه ماذا يتحدث الناس؟ قالت: يا بنية هوني عليك، فواللَّه لقلما كانت امرأة قط وضيئة عند رجل يحبها لها ضرائر إلا أكثرن عليها. قالت: فقلت: سبحان الله أو قد تحدث الناس بهذا، قالت: فبكيت تلك الليلة، حتى أصبحت لا يرفأ لى دمع، ولا اكتحل بنوم، ثم أصبحت أبكى قالت: ودعا رسول الله الله على بن أبى طالب وأسامة بن زيد حين استلبث الوحى يسألهما ويستشيرهما في فراق أهله قالت: فأما أسامة فأشار على رسول الله ، الذي يعلم من براءة أهله، وبالذي يعلم لهم في نفسه، فقال أسامة: أهلك ولا نعلم إلا خيرًا. وأما على فقال: يا رسول الله لم يضيق الله عليك، والنساء سواها كثير، وسل الجارية تصدقك. قالت فدعا رسول الله ، بريرة فقال: "أي بريرة هل رأيت من شيء يريبك". قالت له بريرة: والذي بعثك بالحق ما رأيت عليها أمرًا قط أغمصه، غير أنها جارية حديثة السن تنام عن عجين أهلها، فتأتى الداجن فتأكله قالت: فقام رسول الله ، من يومه، فاستعذر من عبد الله بن أبي وهو على المنبر فقال: "يا معشر المسلمين من يعذرني من رجل قد بلغني عنه أذاه في أهلى، والله ما علمت على أهلى إلا خيرًا، ولقد ذكروا رجلا ما علمت عليه إلا خيرًا، وما يدخل على أهلى إلا معى". قالت: فقام سعد بن معاذ أخو بني عبد الأشهل فقال أنا يا رسول الله أعذرك، فإن كان من الأوس ضربت عنقه، وإن كان من إخواننا من الخزرج أمرتنا ففعلنا أمرك.

actic Book

قالت: فقام رجل من الخزرج، وكانت أم حسان بنت عمه من فخذه، وهو سعد بن عبادة، وهو سيد الخزرج قالت: وكان قبل ذلك رجلا صالحا، ولكن احتملته الحمية، فقال لسعد: كذبت لعمر الله لا تقتله، ولا تقدر على قتله، ولو كان من رهطك ما أحببت أن يقتل فقام أسيد بن حُضير ـ وهو ابن عم سعد ـ فقام لسعد بن عبادة فقال: كذبت لعمر الله لنقتلنه، فانك منافق تجادل عن المنافقين. قالت: فثار الحيان الأوس والخزرج حتى هموا أن يقتتلوا، ورسول الله ﷺ قائم على المنبر قالت: فلم يزل رسول اللَّه ﴿ يَخْفُضُهُم حَتَّى سَكِتُوا وَسَكِتُ قَالَتَ: فَبَكِيتَ يُومِي ذَلْكَ كُلُّهُ، لَا يرقأ لى دمع، ولا اكتحل بنوم قالت: وأصبح أبواي عندي، وقد بكيت ليلتين ويومًا، لا يرقا لي دمع ولا اكتحل بنوم، حتى إني لأظن أن البكاء فالق كبدى، فبينا أبواي جالسان عندي وأنا ابكي، فاستأذنت عليَّ امرأة من الأنصار، فأذنت لها، فجلست تبكى معى قالت: فبينا نحن على ذلك دخل رسول الله علينا، فسلم ثم جلس قالت: ولم يجلس عندي منذ قيل ما قيل قبلها، وقد لبث شهرًا لا يوحى إليه في شأنى بشيء قالت: فتشهد رسول الله ﷺ حين جلس ثم قال: "أما بعد، يا عائشة إنه بلغني عنك كذا وكذا، فان كنت بريئة، فسيبرئك الله، وإن كنت ألمت بذنب، فاستغفري الله وتوبى إليه، فإن العبد إذا اعترف ثم تاب الله عليه". قالت: فلما قضى رسول الله ، مقالته قلص دمعى حتى ما أحس منه قطرة، فقلت لأبي اجب رسول الله ، عني فيما قال. فقال أبي: والله ما أدري ما أقول لرسول الله ﴿ فقلت لأمي: أجيبي رسول الله الله عنما قال. قالت أمى: والله ما أدرى ما أقول لرسول الله ، فقلت وأنا جاريه حديثة السن لا اقرأ من القرآن كثيرًا: إنى والله قد علمت لقد سمعتم هذا الحديث حتى استقر في

أنفسكم وصدقتم به، فلئن قلت لكم إنى بريئة لا تصدقوني، ولئن اعترفت لكم بأمر والله يعلم أني منه بريئة لتصدقني، فوالله لا أجد لى ولكم مثلاً إلا أبا يوسف حين قال: "فصبر جميل والله المستعان على ما تصفون". ثم تحولت واضطجعت على فراشي، والله يعلم أنى حينئذ بريئة، وأن الله مبرئي ببراءتي، ولكن والله ما كنت أظن أن الله منزل في شأني وحيًا يتلي، لشأني في نفسي كان أحقر من أن يتكلم الله في بأمر، ولكن كنت أرجو أن يرى رسول الله على النوم رؤيا يبرئني الله بها، فوالله ما رام رسول الله ولا خرج أحد من أهل البيت، حتى أنزل عليه، فأخذه ما كان الله مجلسه، ولا خرج أحد من أهل البيت، حتى أنزل عليه، فأخذه ما يأخذه من البرحاء، حتى أنه ليتحدر منه من العرق مثل الجمان وهو في يوم شات، من ثقل القول الذي أنزل عليه قالت: فسرى عن رسول الله ﷺ وهو يضحك، فكانت أول كلمة تكلم بها أن قال: "يا عائشة أما الله فقد برأك". قالت: فقالت لي أمي: قومي إليه. فقلت والله لا أقوم إليه، فانى لا أحمد إلا الله على قالت: وأنزل الله \_ تعالى \_: ﴿إِنَّ الَّذِينَ جَآءُو بِٱلْإِفْكِ ﴾ اسورة النور، من الآية: ١١]. العشر الآيات، ثم أنزل الله هذا في براءتي. قال أبو بكر الصديق: وكان ينفق على مسطح بن أثاثة لقرابته منه وفقره والله لا أنفق على مسطح شيئًا أبدًا بعد الذي قال لعائشة ما قال. فأنزل الله: ﴿ وَلَا يَأْتَلِ أُوْلُواْ ٱلْفَضْلِ مِنكُمْ ﴾ السورة النور، من الآية: ٢٢] إلى قوله: ﴿ وَاللَّهُ غَفُورٌ ا رِّحِيمٌ ﴾، قال أبو بكر الصديق ؛ بلى والله إني لأحب أن يغفر الله لي. فأرّجع إلى مسطح النفقة التي كان ينفق عليه.

وهذه الرواية من صاحبة الشأن الله أبلغ ما يقال عن هذه الحادثة.

وقد نزلت في الحادثة آيات تتلى إلى يوم القيامة فيها دروس عظيمة للأمة في قوله ـ تعالى ـ : ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ جَآءُو بِٱلْإِفْكِ عُصْبَةٌ مِنكُورٌ لَا تَعْسَبُوهُ شَرًّا لَّكُمْ بَلْ هُو خَيّرٌ

لَّكُمْ ۚ لِكُلِّلَ ٱمْرِي مِّنْهُم مَّا ٱكْتَسَبَ مِنَ ٱلْإِثْمِ ۚ وَٱلَّذِى تَوَلَّى كِبْرَهُۥ مِنْهُمْ لَهُ. عَذَابُ عَظِيمُ اللهَ لَّوْلَا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بِأَنفُسِهِمْ خَيْرًا وَقَالُواْ هَلْذَا إِفْكُ مُّبِينٌ ١٠٠٠ لَّوْلَا جَآءُو عَلَيْهِ بِأَرْبَعَةِ شُهَدَآءً فَإِذْ لَمْ يَأْتُواْ بِٱلشُّهَدَآءِ فَأُولَتِكَ عِندَ ٱللَّهِ هُمُ ٱلْكَذِبُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ هُمُ ٱلْكَذِبُونَ ﴿ وَلَوَلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ. فِي ٱلدُّنيَا وَٱلْآخِرَةِ لَمَسَّكُمْ فِي مَاۤ أَفَضْتُمْ فِيهِ عَذَابٌ عَظِيمُ الله الله عَلَقُونَهُ، بِٱلسِنَتِكُمُ وَتَقُولُونَ بِأَفُواهِكُمْ مَّا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِلْمٌ وَتَحْسَبُونَهُ، هَيِّنَا وَهُوَ عِندَ ٱللَّهِ عَظِيمٌ ١ وَلَوْلَا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ قُلْتُم مَّا يَكُونُ لَنَا أَن نَّتَكُلُّمَ بِهِذَا سُبْحَنكَ هَذَا بُهْتَنُّ عَظِيمٌ اللهُ يَعِظُكُمُ ٱللَّهُ أَن تَعُودُواْ لِمِثْلِهِ أَبدًا إِن كُنْهُ مُّؤْمِنِينَ اللهُ وَبُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱلْأَيْنَةِ ۚ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ ٱلْفَحِشَةُ فِي ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَمُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ اللَّ وَلَوْلَا فَضَلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ, وَأَنَّ ٱللَّهَ رَءُوفُ رَّحِيمٌ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَنَّبِعُواْ خُطُوَتِ ٱلشَّيْطَانِ وَمَن يَتَّبِعُ خُطُورَتِ ٱلشَّيْطَانِ فَإِنَّهُ. يَأْمُرُ بِٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنكَرِ وَلَوْلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ، مَا زَكَى مِنكُم مِنكُم مِن أَحَدٍ أَبدًا وَلَكِكِنَّ اللَّهَ يُزَكِّي مَن يَشَآءٌ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمُ ﴿ ۚ وَلَا يَأْتَلِ أُولُواْ ٱلْفَضْلِ مِنكُرْ وَٱلسَّعَةِ أَن يُؤْتُواْ أُولِي ٱلْقُرْيَىٰ وَٱلْمَسْكِينَ وَٱلْمُهَاجِرِينَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلْيَعْفُواْ وَلْيَصْفَحُواً أَلَا يُحِبُّونَ أَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَكُمَّ وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ اللَّهِ ٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ٱلْعَلَفِلَتِ ٱلْمُؤْمِنَتِ لَعِنُواْ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ اللهُ [النور].(۱)

وإيراد هذه القصة بطولها، فيه كشف لحكمة رسول الله هي في التعامل مع المنافقين وما قالوه، ومع عائشة هي، ومع تلك الإشاعة استهداف لبيت النبوة، وحِكَمُ هذه الحادثة أكثر من أن تحصى، وهي من الأمثلة الجامعة على هذه الحكمة.

وله ﷺ موقف مع المنافقين الذين حاولوا قتله في غزوة تبوك. ففي الطريق

<sup>(</sup>۱) ابن کثیر، تفسیره، ج۱۳۲۲، ۱۳۲۳.

لقي الأذى ﴿ من بعض المنافقين، حيث حاولت مجموعة منهم قدرت بأربعة عشر رجلاً قتل رسول الله ﴿ ، حينما كان ﴿ يسير في عقبة ليتجاوزها، وأمر من ينادي في الناس: إن رسول الله أخذ العقبة فلا يأخذها أحد والعقبة طريق ضيق في الجبل لا يكاد يمر منه الراكب وكان يقود بالرسول ﴿ حذيفة بن اليمان ويسوق به عمار بن ياسر ﴿ .

فأقبل مجموعة من الرجال ملثمين على رواحلهم حتى غشوا عمارًا هو وهو يضرب وجوه رواحلهم ليبعدهم عن رسول الله، فقال الحديفة: ((قُدُ. قُدُ، وحين هبط رسول الله قال لعمار هذا: هل عرفت القوم؟ قال عمار: قد عرفت الرواحل والقوم ملثمون: قال له الرسول الله الدري ما أرادوا؟ قال عمار ها الله ورسوله أعلم، قال أرادوا أن يُنفّرُوا برسول الله فيطرحوه)).(۱)

ومع معرفة هؤلاء المجرمين القتله ﴿ فقد تجاوز عنهم ولم يعاقبهم وكان في ذلك حكمة من ﴿ فِي التعامل مع هؤلاء المجرمين.

ولعل حكمته التضحت في موقفه عند كتابة صلح الحديبية، فقد جاءه مندوب قريش سهيل بن عمرو ومكرز فأعطاهما الذي سألا فقال: (اكتبوا (بسم الله الرحمن الرحيم) قالوا: والله لا نكتب هذا أبدًا، قال: فكيف؟ قالوا: نكتب (باسمك اللهم)، قال: هذه فاكتبوها فكتبوها، ثم قال: اكتب هذا ما قاضى عليه محمد رسول الله له فقالوا: والله ما نختلف إلا في هذا، فقال: ما أكتب؟ فقالوا: انتسب، فاكتب محمد بن عبد الله

<sup>(</sup>۱) انظر: الإمام أحمد بن حنبل، المسند، ج٥/٣٩، ٣٩١؛ الصالحي الشامي، سبل الهدى والرشاد، ج٥/٦٦؛

وانظر كتابي: (رسول الله وخاتم النبيين)، القسم الثالث، غزو تبوك.

قال ﴿ وهذه حسنة اكتبوها ، فكتبوها ، وكان شرطهم أن بيننا العيبة المكفوفة ، وأنه لا إغلال ولا أسلال ، قال أبو أسامة الأغلال: الدروع ، والإسلال السيوف ، ويعني بالعيبة المكفوفة أصحابه يكفهم عنهم ، وأنه من أتاكم منا رددتموه علينا ، ومن أتانا منكم لن نردده عليكم ، فقال رسول الله ﴿ ومن دخل معي فله مثل شرطي ، فقالت قريش من دخل معنا فهو منا ، له مثل شرطنا ، فقالت بنو كعب: نحن معك يا رسول الله ﴿ وقالت بنو بكر: نحن مع قريش ، فبينما هم إلا الكتاب إذ جاء أبو جندل ابن بنو بكر: نحن مع قريش ، فبينما هم إلا الكتاب إذ جاء أبو جندل ابن سهيل بن عمرو يرسف في القيود ، فقال المسلمون: هذا أبو جندل ، فقال رسول الله ﴿ وقال سهيل : إقراء الكتاب فإذا هو لسهيل فقال أبو جندل: يا رسول الله إلى المسلمين أرد إلى المشركين؟ فقال عمر : يا أبا جندل! هذا السيف فإنما هو رجل واحد فقال المشركين؟ فقال عمر : يا أبا جندل! هذا السيف فإنما هو رجل واحد فقال فأجره لي : قال : لا ، قال : لا ، قال : لا ، قال : لا ، قال ، لا ، قال ، كرة لك يا محمد ، فلم ينج )).(\*)

إن وقائع صلح الحديبية مليئة بالأحداث العظيمة التي تبين حكمة رسول الله ﴿ وبعد نظره، ولا شك أنه ﴿ لا ينطق عن الهوى، وقد أشير إلى بعض هذه الأحداث في القرآن الكريم، ومنها بيعة الرضوان التي تعد موقفًا حازمًا وحكيمًا، ذلك أن الرسول ﴿ بعث عثمان بن عفان ﴿ إلى أهل مكة ليخبرهم أن رسول الله ﴿ جاء زائرًا للبيت الحرام معظمًا له ومعتمرًا ولم

<sup>(</sup>۱) أبو جندل: هو ابن المفاوض القرشي، سهيل بن عمرو، أسلم في مكة، ومنعه أبوه من الهجرة وآذاه وعذبه حتى هاجر، استشهد في معركة اليمامة سنة ۱۱ هـ. ابن حجر، الإصابة، ج٤/٤٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن أبي شيبه، المغازي، ص ٢٧٠ ـ ٢٧٤؛ وانظر إلى أجزاء مختلفة من الرواية عند: البخارى في صحيحه، ج٥/٦٩.

يأت لقتال. فدخل عثمان مكة في جوار سعيد بن العاص، فبلغ زعماء قريش ما أمره به رسول الله في ، وطلبوا منه أن يطوف بالبيت فرفض في إلا أن يؤذن لرسول الله في ذلك، فحاولوا احتباس عثمان في عندهم. (() وبلغ الرسول في أن عثمان قد قتل من قبل قريش فجمع رسول الله في الناس تحت شجرة للبيعة. (() وقد تنافس المسلمون في بيعة رسول الله في حتى أن سلمة بن الأكوع في بايع رسول الله في أكثر من مرة، طمعًا في تكرار أن تلامس يده يد رسول الله في أكثر من مرة، طمعًا في تكرار أن (الجد بن قيس)، وكان مختبئًا تحت ناقته. وقد أثنى الله في على المؤمنين المبايعين لرسول الله في فوله ـ تعالى ـ: (المقد بن قيس)، وكان مختبئًا تحت ناقته. وقد أثنى الله في على المؤمنين المبايعين لرسول الله في في قوله ـ تعالى ـ: (القد بن قيس)، وكان مختبئًا تحت ناقته المنابعين لرسول الله في في أَنْرَلُ السَّكِينَةُ عَلَيْمٍ مَّ وَأَنْبَهُمُ فَتُحًا قَرِيبًا المبايعين لرسول الله في المول على أهل بيعة الرضوان فقال: ((أنتم اليوم خير أهل الأرض)). (() وهذه البيعة والحماية لعثمان حزم وحكمة منه في على الأخرى. (() وهذه البيعة والحماية لعثمان حزم وحكمة منه في .

وقد كان رسول الله ﴿ مرنًا حكيمًا مع قريش في مفاوضته وفي صلحه لدرجة أن عمر بن الخطاب ﴿ اغتم غمًا شديدًا لهذا الأمر واستغرب، وقال: يا رسول الله ألست نبى الله حقًا؟ قال: بلى، قال ألسنا على الحق وهم على

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن هشام، السيرة النبوية، ج١٥/٣.

<sup>(</sup>۲) وضع البخاري في صحيحه، في كتاب المغازي، باب غزوة الحديبية و قول الله ـ تعالى ـ: ﴿ لَقَدْ رَضِيَ اللهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَة ﴾، الآية ج١١/٥؛ ووضع ابن هشام في السيرة عنوان: (بيعة الرضوان)، ج٣١٦/٣.

<sup>(</sup>٣) ابن ڪثير، تفسيره، ج١٧٣٠/٢.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري، كتاب المفازي، باب غزوة الحديبية، ج٥/٦٣؛ وانظر: ابن أبي شيبة، المفازى، ص ٢٨٣.

<sup>(</sup>٥) ابن أبي شيبة، المغازي، ص ٢٨٤؛ ابن هشام، السيرة النبوية، ج٣١٦/٣.

wet Born

الباطل؟ قال: بلى، قال عمر: فلم نعطى الدنية في ديننا؟ قال في: إني رسول الله في ولست أعصيه، قال عمر: أو ليس كنت تحدثنا أنا سنأتي البيت فنطوف به، قال: بلى فأخبرتك أنا نأتيه العام؟ قال عمر: لا، قال في: فإنك آتيه ومطوف به؟ ثم توجه عمر إلى أبي بكر الصديق ووجه له مثل الكلام الأول قائلاً: لم نعطى الدنية في ديننا؟ فرد عليه أبو بكر رد الفقيه العالم العاقل: يا عمر إنه لرسول الله في وليس يعصي ربه، وهو ناصره فاستمسك بغرزه، فوالله إنه على الحق. (۱) لقد كانت حكمة بينة لرسول الله في ولأبي بكر الصديق في.

وحينما انتهى الأمر بالاتفاق على أن لا يعتمر الرسول في في هذه الرحلة، وإنما يأتي من عام قابل قال في لأصحابه: ((قوموا فانحروا ثم أحلقوا))، وكررها على الصحابة، فلم يبادروا في ذلك، حيث كان بعضهم ما يزال يطمع في العمرة، فحز ذلك في نفس الرسول الله في، فذكره لأم سلمة، فقالت في: أخرج ثم لا تكلم أحدًا منهم حتى تتحر بدنك وتحلق رأسك، ففعل في، فلما رأى الصحابة ذلك قاموا سراعًا، فنحروا هديهم وأسرعوا في الحلق. (أ) وهذه الشورى لأم سلمة في، وما تبعها من تنفيذ حكمة وحزم من رسول الله في.

وتوجه الرسول ﴿ عائدًا إلى المدينة المنورة. وفي الطريق نزلت عليه سورة الفتح، ففرح بها أيما فرح. روى البخاري في صحيحه عن زيد بن أسلم: ((أن رسول الله ﴿ كان يسير في بعض أسفاره، وعمر بن الخطاب يسير معه

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن هشام، السيرة النبوية، ج٣١٧/٣؛ وانظر: صحيح البخاري، ج٤/٦٩؛ وابن أبي شيبة، المغازى، ص ٢٧٩.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام، السيرة النبوية، ج٣/٩١٩؛ ابن أبي شيبة، المغازي، ص ٢٩٠.

ليلاً، فسأله عمر بن الخطاب عن شيء فلم يجبه رسول الله ، ثم سأله فلم يجبه، ثم سأله فلم يجبه، وقال عمر بن الخطاب ش ثكلتك أمك يا عمر، نزرت رسول الله ثلاث مرات، كل ذلك لا يجيبك. قال عمر: فحركت بعيري ثم تقدمت أمام المسلمين، وخشيت أن ينزل في قرآن، فما نشبت أن سمعت صارخًا يصرخ بي قال: فقلت لقد خشيت أن يكون نزل في قرآن. وجئت رسول الله ش فسلمت عليه فقال: "لقد أنزلت على الليلة سورة لهي أحب إلى مما طلعت عليه الشمس، ثم قرأ اإنا فتحنا لك فتحا مبينا])).(1)

وقد أكدت الآية والروايات للحديث أن صلح الحديبية فتح مبين، فتح الله به مجال الدعوة في كافة بلاد العرب وفي العالم، حيث أعقبه انضمام بعض القبائل في عقد الرسول ، كما أعقبه مباشرة كتابة الرسول الله ملوك الأرض، أو وبالتالي فهي كما سماها الله وتعالى فتح أمينا، فتح فيه رب العباد لعباده سماع دعوة الله. وقد ورد أن الصديق في قال: ((ما كان فتح في الإسلام أعظم من فتح الحديبية، ولكن الناس قصر رأيهم عما كان بين محمد وربه، والعباد يعجلون والله لا يعجل لعجلة العباد حتى تبلغ الأمور ما أراد)). لقد كانت أرباح المسلمين ومكاسبهم من هذا الصلح أعظم من أن تحصى، فهي بينة لا تخفى علمها الله فسماها (فتحًا مبينًا)، كان الصلح اعترافًا بالمسلمين ودولتهم وقائدهم في، كما كانت هدنة أتاحت للمسلمين فرصة التفرغ للدعوة، والعودة في العام الثاني لأداء

(۱) رواه البخاري، كتاب المغازي، باب غزوة الحديبية، ج٥/٢٢؛ وانظر: ابن أبي شيبة، المغازي، ص ٢٧٨.

<sup>(</sup>٢) انظر كتابي: (رسول الله وخاتم النبيين)، القسم الرابع، كتب الرسول ﷺ لملوك وزعماء العالم.

<sup>(</sup>٣) محمد أبو شهبة، ج٢/٣٣٨.



العمرة.

وأما ما جاء من شرط إعادة من أتى من قريش إلى المسلمين بدون إذن وليه فقد كان في الظاهر صعبًا على المسلمين، أما في التطبيق فظهرت حكمة رسول الله في ذلك عند أول تطبيق له.

فقد جاءت مجموعة من المسلمين إلى المدينة من مكة دون إذن أهلهم وكان فيهم أبو بصير عروة بن أسد الثقفي ، فأرسلت قريش تطلبهم من الرسول في فسلمه النبي إلى رجلين من قريش. وكان ثابت الإيمان وقال له في: ((يا أبا بصير إنا قد أعطينا هؤلاء القوم عهدًا، ولا يصح في ديننا الغدر وإن الله جاعل لك ولمن معك من المستضعفين فرجًا ومخرجًا)).(()

وفي فتح مكة أمر رسول الله العباس اله أن يذهب بأبي سفيان فيحبسه في طريق مرور الجيش الإسلامي لير بأم عينيه قوة الإسلام والمسلمين، فمرت عليه القبائل وهو يسأل: من هؤلاء؟. حتى مر رسول الله في كتيبة الخضراء مع المهاجرين والأنصار وقال: (لقد أصبح ملك ابن أخيك عظيمًا فقلت: "ويحك إنها النبوة"). (٢)

وكان النبي هي حريصًا أشد الحرص على أن يكون دخوله إلى مكة سلميًّا، وأن لا يراق دم، ولذا فعند دخوله مكة قسم جيشه إلى أربعة أقسام تدخل من جهات مكة الأربع، مظهرة قوتها، وكافة عن الناس، حتى يستسلم أهل مكة للأمر الواقع ويسلموا بسلام، وفي الوقت نفسه أعلن الرسول هي: ((أن من دخل دار أبي سفيان فهو آمن، ومن أغلق عليه داره فهو

<sup>(</sup>١) انظر: ابن هشام، السيرة النبوية، ج٣/٣٢٣؛ ابن كثير، السيرة النبوية، ج٣٣٥/٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير، السيرة النبوية، ج٣/٥٥٠.

آمن، ومن دخل المسجد فهو آمن)).(۱) وبذلك أتاح كل فرص الأمان لمن رغب فيه.(۲)

وكل ذلك حكمة منه ﷺ في حقن الدماء، وتيئيسًا لأهل مكة حتى لا يحملوا السلاح فيقتلوا. (٣)

ولعل من المواقف الحكيمة للنبي في صرفه أحد الشباب عن الفاحشة، فقد ورد في مسند الإمام أحمد ((عن أبي أُمامة أن فتى من قريش أتى النبي فقال: يا رسول الله، إئذن لي في الزنا، فأقبل القوم عليه وزجروه، فقال! عن رسول الله، إئذن لي في الزنا، فأقبل القوم عليه وزجروه، فقالوا: مه، مه، فقال في: أدنه، فدنا منه قريبًا، فقال: أتحبه لأمك، قال: لا والله، جعلني الله فداك، قال: أفتحبه لا والله يا رسول الله، جعلني الله فداك، قال: ولا الناس يحبونه للم فداك، قال: ولا الناس يحبونه لبناتهم، قال: أفتحبه لأختك، قال: لا والله يا رسول الله، جعلني الله فداك، قال: لا والله يا رسول الله، جعلني الله فداك، قال: لا والله يا رسول الله، جعلني الله فداك، قال: لا والله يا رسول الله، جعلني الله فداك، قال: ولا الناس يحبونه لعماتهم، قال: أتحبه لخالتك، قال: لا والله يا رسول الله، جعلني الله فداك، قال: ولا الناس يحبونه لخالاتهم، قال: فوضع يده عليه، وقال: اللهم اغفر ذنبه، وطهر قلبه، وحصن فرْجه، قال: فلم يكن بعد ذلك الفتى يلتفت إلى شيء)). (أ) رواه أحمد والطبراني في الكبير، ورجاله رجال الصحيح.

<sup>(</sup>۱) البخاري، فتح الباري، ج٢/١٦٦؛ ابن هشام، السيرة النبوية، ج٤٠٣/٤؛ ابن كثير، السيرة النبوية، ج٣٣٠/٥؛ الصالحي الشامي، سبل الهدى والرشاد، ج٣٣٠/٥؛ ابن أبي شيبة، المغازى، ص ٣٤٤.

<sup>(</sup>۲) البخاري، فتح الباري، ج١١٨/٦.

<sup>(</sup>٣) انظر كتابي: (رسول الله وخاتم النبيين)، ج٨٠١/٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: رواه أحمد في مسنده، ج٢٥٦/٥.

wet Book

ما ورد في صحيح مسلم عن أنس في: (أن نفرًا من أصحاب النبي في سألوا أزواج النبي عن عمله في السر، فقال بعضهم: لا أتزوَّج النساء، وقال بعضهم: لا آكل اللحم، وقال بعضهم: لا أنام على فراش، فحمد الله وأثنى عليه، فقال: "ما بال أقوام قالوا: كذا وكذا، لكني أصلي وأنام، وأصوم وأفطر، وأتزوج النساء، فمن رغب عن سنتي، فليس مني").(١)

عن أبي هريرة هن قال: (كنت أدعو أمي إلى الإسلام وهي مشركة، فدعوتها يومًا، فأسمعتني في رسول الله ها أكره، فأتيتُ رسول الله وأنا أبكي، قلت: يا رسول الله، إني كنت أدعو أمي إلى الإسلام، فتأبَى عليّ، فدعوتها اليوم، فأسمعتني فيك ما أكره، فادعُ الله أن يهدي أمَّ أبي هريرة، فقال رسول الله في: "اللهمَّ اهدِ أمَّ أبي هريرة"، فخرجتُ مستبشرًا بدعوة نبي الله في فلمًا جئتُ، فصرتُ إلى الباب، فإذا هو مُجاف، فسمِعت

<sup>(</sup>۱) انظر: رواه مسلم في صحيحه، كتاب المساجد ومواضع الصلاة فيها، باب تحريم الكلام في الصلاة ...، ج٢/٧٠.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في صحيحه، كتاب النكاح، باب استحباب النكاح لمن تاقت نفسه إليه، ووجد مؤنة، ج١٢٩/٤.

أمي خَشْف قدَمي، فقالت: مكانك يا أبا هريرة، وسمِعت خَضْخضة الماء، قال: فاغتسلت ولبست درعها وعَجِلت عن خِمارها، ففتحت الباب: ثم قالت: يا أبا هريرة، أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، قال: فرجعت إلى رسول الله في فأتيتُه، وأنا أبكي من الفرح، قال: قلت: يا رسول الله، أبشِر، قد استجاب الله دعوتك وهدى أمَّ أبي هريرة، فحمِد الله وأثنى عليه، وقال خيرًا، قال: قلت: يا رسول الله، ادع الله أن يحببني أنا وأمي إلى عباده المؤمنين، ويُحببهم إلينا، قال: فقال رسول الله في: "اللهم حبّ عبيدك هذا ـ يعني أبا هريرة وأمه ـ إلى عبادك المؤمنين، وحبّ إليهم المؤمنين، فما خُلِق مؤمن يسمع بي ولا يراني إلا أحبَّني"). (()

## الشورى في حياته 🏨:

من حكمته ﴿ وهو نبي، وقائد دولة، جمع الله له بين الدين والسياسة، كثرة مشاورته ﴿ لأصحابه، وشرع له ما يسير عليه، ومن ذلك الشورى وهي جزء من التشريع الإسلامي الذي فرضه الله ـ سبحانه ـ على الأمة وفيه خير كثير، والشورى تأتي على كافة المستويات السياسية والاجتماعية. طبقها ﴿ بكل حكمة وروية وعناية.

وتأتي في شئون اجتماعية خاصة، كما قال ـ تعالى ـ: ﴿ ... فَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَن تَرَاضٍ مِّنْهُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا وَإِنْ أَرَدَتُمُ أَن تَسْتَرْضِعُوۤا أَوْلَلَاكُمُ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمُ إِن أَرَدَتُمُ أَن تَسْتَرْضِعُوۤا أَوْلَلَاكُمُ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمُ إِن اللّهَ مَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ اللّهَ وَأَعْلَمُوۤا أَنَّ اللّهَ مِا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ اللّهَ وَاعْلَمُوۤا أَنَّ اللّهَ مِا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ اللّهَ اللّهَ عَلَيْهُمَ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّه

<sup>(</sup>۱) انظر: صحیح مسلم، كتاب فضائل الصحابة هم، باب من فضائل أبي بكر هم، ج/۱۱۵، ۱۱۲۸.

<sup>(</sup>۲) انظر: ابن ڪثير، تفسيره، ج١/٢٩٧.

كما تأتي في تصرفاته العامة ﴿ قال ـ تعالى ـ : ﴿ فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ لِنتَ لَهُمُّ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَانفَضُّواْ مِنْ حَوْلِكَ فَاعَفُ عَنْهُمْ وَٱسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فَاللَّهُمْ وَلَا أَمْ فَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَوَكِّلِينَ ﴿ 10 ﴾ [آل عمران]. (١)

فاستعمل رسول الله ﴿ الشورى بحكمة، وطبقها في كل حياته ﴿ والمتتبع لسيرته ﴾ يجد أمثلة رائعة وحكيمة في تطبيقها.

ففي بيعة العقبة الثانية، علم الرسول الأنصار الترتيب والنظام والمسؤولية والشورى في وقت واحد بأن طلب منهم أن يخرجوا لهم - بأنفسهم اثني عشر نقيبًا يكونون مسؤولين عن قومهم، فالمرحلة القادمة غير الماضية، والترتيب والتنظيم وتحديد المسؤوليات واستشارة الآخرين من سنته وحكمته

وقبيل غزوة بدر علم الله بتحرك قريش فجمع الصحابة يستشيرهم. وكان الله وهو المعصوم المسدد يستشير أصحابه دائمًا لأمور مهمة وحكمة، منها توحيد صفوف المسلمين وتطييب خواطرهم، وهو أمر مهم جدًّا، خصوصًا مع الأنصار في هذه المرحلة، وهم أهل الدار، ومنها الوصول إلى القرار الأصوب والأحكم.

وحين طرح ، الأمر على جموع صحابته المرافقين له قائلاً لهم: ((أشيروا

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن ڪثير، تفسيره، ج١٣/١.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٦٧٢/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: محمد الغزالي، فقه السيرة، ص ١٥٩.

علىّ أيها الناس))، تكلم جمع من المهاجرين، فيهم أبو بكر وعمر ١٠١١ على أيها وكان من المتكلمين المقداد بن عمرو ، الذي قال: (يا رسول الله والله لا نقول لك كما قالت بنو إسرائيل لموسى ، ﴿ فَأَذْهَبُ أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَاتِلا ٓ إِنَّا هَاهُنَا قَاعِدُونَ ١٤٠٠ ولكن اذهب أنت وربك فقاتلا إنا معكما مقاتلون، فوالذي بعثك بالحق لو سرت بنا إلى برك الغماد لجالدنا معك من دونه حتى تبلغه). ((أشيروا على أيها للرسول ثم قال مرة أخرى ((أشيروا على أيها الناس))، وكان ﷺ يريد رأى الأنصار فهم أهل الدار، وهم الأكثرية وهذا من حكمته 🥮 يريد أن يكسب قلوبهم وأن لا يتصرف إلا بقناعة منهم تحافظ على الصف المسلم، وهذا أول لقاء بين الرسول ﷺ وجنده من المهاجرين والأنصار. وبين قريش ورؤوس الكفر فيها، يلوح فيها القتال والموت، فبادر زعيم الأنصار سعد بن معاذ الله يقول: (لكأنك تريدنا يا رسول الله ؟ فأجاب ﷺ: أجل، فرد سعد بالثناء على رسول الله ﷺ، وذكر لهم أنهم على عهده وقال: يا رسول الله امض لما أردت، فوالذي بعثك بالحق لو استعرضت بنا البحر فخضته لخضناه معك ما تخلف منا رجل واحد، وما نكره أن تلقى بنا عدونا غدًا وإنا لصبر في الحرب، صدق عند اللقاء لعل الله يريك منا ما تقر به عينك، فُسِرْ على بركة الله).(٣)

فَسُرَّ رسول ﷺ بقول سعد ودعا له وللمهاجرين والأنصار، واطمأن إلى

(١) من الآية ٢٤ من سورة المائدة؛

انظر: ابن كثير، تفسيره، ج١١/١٦.

<sup>(</sup>۲) انظر: حول هذه المشاورة: ابن هشام السيرة النبوية، ج٢١٥/٢، وقارن بحديث البخاري (فتح الباري)، ج١٥١/١٥.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام: السيرة النبوية ج٢١٥/٢؛ وابن أبي شيبة، المغازي، ص ١٧٧؛ وانظر: تخريج هذه الحادثة بالتفصيل عند د. أكرم العُمري: السيرة الصحيحة ج٢/٣٥٩؛ د. مهدي رزق الله: السيرة النبوية في ضوء المصادر الأصلية، ص ٣٤١.



موقف جنده من اللقاء. وهذا من حكمته .......

وقبيل غزوة أحد جمع الرسول السلمين واستشارهم في الأمر كعادته، واختلفت آراؤهم، فمنهم من رأى الخروج للقاء الأعداء خارج المدينة وكانوا الأكثرية، ومنهم من رأى البقاء في المدينة، وقتال المشركين من داخلها إن هم قدموها. وكان في يميل إلى الرأي الثاني وهو البقاء داخل المدينة. (۱) وكان أصحاب الرأي القائل بالخروج للقاء القوم من شجعان المسلمين وأكثروا على الرسول في، فدخل داره ثم خرج إليهم وقد لبس درعه وسلاحه واستعد للقتال، فندم الذين أكثروا على الرسول البالخروج، وقالوا: يا رسول الله استكرهناك ولم يكن لنا ذلك، فإن شئت فاقعد. فقال في: ((ليس لنبي إذا لبس لامته أن يضعها حتى يقاتل)).(۱)

وهذا حزم منه ١ وحكمة يعلمها الله ١٠٠٠.

قال ـ تعالى ـ : ﴿ يَفَوْمِ لَكُمُ ٱلْمُلُكُ ٱلْيَوْمَ ظَلَهِ بِينَ فِي ٱلْأَرْضِ فَمَن يَنصُرُنَا مِنَ بَأْسِ ٱللّهِ إِن جَاءَنَأَ قَالَ فِرْعَوْنُ مَا أُرِيكُمْ إِلّا مَا أَرَىٰ وَمَاۤ أَهَٰدِيكُوۡ إِلَّا سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ ﴿ ﴾ لغافرا. (٣)

## دعوته ﷺ بالحكمة:

ومن الحكمة كذلك تنويع طرق الدعوة؛ فالسرية حين يغلب على الظن أن تنفع السرية والجهرية والليلية، حين تواتي الليلية والنهارية حين تواتي

<sup>(</sup>۱) ابن إسحاق، السيرة، ص ٣٠٢؛ الواقدي، المغازي، ج١٠/١؛ الصالحي الشامي، سبل الهدى والرشاد، ج٢٧٥/٤.

<sup>(</sup>٢) الإمام أحمد بن حنبل، المسند، ج٣٥١/٣؛ وانظر: تخريج الحديث عند رزق الله، السيرة النبوية في ضوء المصادر الأصلية، ص ٣٨١.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٦٤٠/٢.

ومنها كيفية حل المشكلة التي حدثت بين رجل وصاحبه، وقد أتى إلى النّبي في يشكو من جاره؛ فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: ((جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النّبِي في يشكو من جاره؛ فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: ((جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النّبِي في يشْكُو جَارَهُ فقَالَ: اذْهَبْ فَاصْبِرْ. فَأَتَاهُ مَرّتَيْنِ أَوْ تُلاثًا، فَقَالَ: اذْهَبْ فَاطْرَحْ مَتَاعَكُ فِي الطّريقِ، فَجَعَلَ النّاسُ يَسْأَلُونَهُ مَتَاعَكُ فِي الطّريقِ، فَجَعَلَ النّاسُ يَسْأَلُونَهُ فَيُحْبِرُهُمْ خَبَرَهُ، فَجَعَلَ النّاسُ يَلْعَنُونَهُ: فَعَلَ اللّهُ بِهِ، وَفَعَلَ، وَفَعَلَ. فَجَاءَ إِلَيْهِ جَارُهُ فَقَالَ لَهُ: ارْجِعْ لا تَرَى مِنِي شَيْئًا تَكْرَهُهُ)). (٢)

ومنها قصة الرجل الذي جاء إلى النبي السيال، فأراه النبي الملاب المال، فأراه النبي البديلاً من السؤال الذي يحفظه من مذلة السؤال، حيث أمره أن يحتطب ويتكسب به، فعَنْ أَسَى بْنِ مَالِكِ: ((أَنَّ رَجُلاً مِن الأَنْصَارِ أَتَى النَّبِيَّ اللهُ يَسْأَلُهُ، فَقَالَ: أَمَا فِي بَيْتِكَ شَيْءٌ؟ قَالَ: بَلَى لا حِلْسٌ نَلْبَسُ بَعْضَهُ وَنَبْسُطُ بَعْضَهُ، وَقَعْبٌ نَشْرَبُ فِيهِ مِن المَاءِ، قَالَ: اتْتِنِي بِهِمَا. قَالَ: فَأَتَاهُ بِهِمَا.

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن ڪثير، في تفسيره، ج١٩٢١/، ١٩٢٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب في حق الجوار، ص ٩٣١، ح برقم: ٥١٥٣.



فَأَخَذَهُمَا رَسُولُ اللّهِ ﴿ بِيَدِهِ وَقَالَ: مَنْ يَشْتَرِي هَذَيْنِ؟ قَالَ رَجُلّ: أَنَا آخُذُهُمَا بِدِرْهُم. قَالَ: مَنْ يَزِيدُ عَلَى دِرْهُم م مَرَّتَيْنِ أَوْ ثَلاثًا. قَالَ رَجُلّ: أَنَا آخُذُهُمَا بِدِرْهُمَيْنِ فَأَعْطَاهُمَا الأَنصَارِيَّ. وَقَالَ: اشْتَرِ بِلرَهْمَيْنِ وَأَعْطَاهُمَا الأَنصَارِيَّ. وَقَالَ: اشْتَرِ بِلرَهْمَيْنِ وَأَعْطَاهُمَا الأَنصَارِيَّ. وَقَالَ: اشْتَرِ بِلاَهْ عَلَاهً مَا فَانْبِذُهُ إِلَى أَهْلِكَ، وَاشْتُرِ بِالآخَرِ قَدُّومًا فَآتِنِي بِهِ، فَأَتَاهُ بِهِ، فَشَدَّ فِيهِ رَسُولُ الله ﴿ عُودًا بِيَدِهِ، ثُمَّ قَالَ لَهُ: اذْهَبُ فَاحْتَطِبُ وَبِعْ وَلا أَرِيَنَكَ خَمْسَةَ عَشَرَ يَوْمًا، فَذَهَبَ الرَّجُلُ يَحْتَطِبُ وَيَبِيعُ فَجَاءَ وَقَدْ أَصَابَ عَشْرَة دَرَاهِمَ فَاشْتَرَى بِبَعْضِهَا ثَوْبًا وَبِبَعْضِهَا طَعَامًا، فَقَالَ ﴿ فَعَالَ اللهِ اللهِ عَرْبُهُ فَي وَجْهِكَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ. إِنَّ المَسْأَلَةَ لا تَصْلُحُ إلا لِتَلَاثَةٍ: لِذِي تَجِيءَ المَسْأَلَةُ نُصُثَةً فِي وَجْهِكَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ. إِنَّ الْمَسْأَلَةَ لا تَصِلُحُ إلا لِتَلَاثَةٍ: لِذِي تَجِيءَ المَسْأَلَةُ نُصَافً فَي وَجْهِكَ يَوْمَ الْقَيَامَةِ. إِنَّ الْمَسْأَلَةَ لا تَصْلُحُ إلا لِتَلَاثَةٍ: لِذِي

فَقْرِ مُدْقِع، أَوْ لِذِي غُرْمِ مُفْظِع، أَوْ لِذِي دَم مُوجِع)).(١) إنها تشريع وحكمة

في معالجة حال هذا الرجل المحتاج.

علم أصحابه الحكمة في التعامل حينما بعث رسول الله معادًا الله اليمن وضح له طبيعة القوم وحكمة التعامل معهم. فقال في: ((إنك تأتي قومًا من أهل الكتاب، فليكن أول ما ندعوهم إليه شهادة ألا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، فإن هم أطاعوا لك ذلك فأعلمهم أن الله افترض عليهم خمس صلوات في اليوم والليلة، فإن هم أطاعوك في ذلك فأعلمهم إن الله قد افترض عليهم صدقة تؤخذ من أغنيائهم وترد إلى فقرائهم)).(")

عن جابر بن عبد الله ، ((أن رسول الله ، مر بالسوق فمر بجدي أسك ميت فتناوله فأخذ بأذنه، ثم قال: أيكم يجب أن له بدرهم ؟ فقالوا: ما

<sup>(</sup>۱) انظر: سنن أبي داود، كتاب الزكاة، باب ما تجوز فيه المسألة، ص ۲۸۵، ح برقم: ا٦٤١؛ وسنن ابن ماجه، كتاب التجارات، باب بيع المزايدة، ص ٣١٥؛ ح برقم: ٢١٩٨.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه رواه البخاري هي في صحيحه، كتاب الزكاة، باب وجوب الزكاة، ج١٠٨/٢؛ ورواه مسلم في صحيحه، كتاب الإيمان، باب الأمر بالإيمان بالله ورسوله، وشرائع الدين، والدعاء له، ج٢/١٣، ٣٨.

نحب أنه لنا بشيء، ماذا نصنع به ؟ فقال: فوالله لا الدنيا أهون على الله من هذا عليكم)). (١)

عن عمر بن الخطاب أنه قال: قدم على رسول الله بسبي، فإذا امرأة من السبي تسعى إذا وجدت صبيًا في السبي أخذته فألصقته ببطنها وأرضعته. فقال لنا رسول الله أن ((أترون هذه المرأة طارحة ولدها في النار؟ قلنا: لا والله! وهي تقدر على أن لا تطرحه. فقال رسول الله الله أن الله أرحم بعباده من هذه بولدها)).(٢)

يسمعهم هم ما هو أغلى عليهم من المال. وقد روى البخاري عن عمرو بن تغلب قال: (أعطى رسول الله هه قومًا ومنع آخرين، فكأنهم عتبوا عليه، فقال: "إني أعطي قومًا أخاف هلعهم وجزعهم، وأوكل قومًا إلى ما جعل الله فقال: "إني أعطي قومًا أخاف هلعهم عمرو بن تغلب". قال عمرو: فما أحب أن في بكلمة رسول الله حمر النعم فكانت هذه التزكية تطييبًا لخاطر الرجل، أرجح إليه من أثمن الأموال). (٢)

قال أنس هُ: ((كان رسول الله هُ من أحسن النّاس خُلُقًا. فأرسلني يومًا لحاجة، فقلت: والله لا أذهب وفي نفسي أن أذهب لما أمرني به نبيُّ الله.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الزهد والرقائق، باب ما بين النفختين، ج١١٠/٨، ٢١١.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري، كتاب الأدب، باب رحمة الولد وتقبيله، ومعانقته، ج ٧٥/٧؛ ورواه مسلم في صحيحه، كتاب التوبة، باب في سعة رحمة الله تعالى وأنها سبقت غضبه، ج٩٧/٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن حجر، الإصابة، ج٢/٢٥

فخرجت حتى أمرُّ على صبيان وهم يلعبون في السوق. فإذا رسول الله في قد قبض بقفاي من ورائي. قال في: فنظرت إليه وهو يضحك، فقال في: يا أُنَيْسُ أَذَهبت حَيْثُ أَمَرْتُكَ؟ قال في: قلت نعم. أنا أذهب يا رسول الله)).(١) فما أجمل هذا الحِلْمَ!

وَفِي صَحِيحِ مُسُلِمٍ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللّهِ ﴿ يَقُولُ: (جَاءَ أَهْلُ الْيَمَنِ هُمْ أَرَقَ أَفْئِدَةً وَأَضْعَفُ قُلُوبًا وَالإيمَانُ يَمَانٍ وَالْحِكْمَةُ يَمَانِيَةٌ وَالسّحِينَةُ فِي الْفَدّادِينَ مِنْ أَهْلِ الْوَبَرِ قِبَلَ مَطْلُعِ الشّمْسُ)). (٢)

وَمَعْلُومٌ أَنَّ الشَّرِيعَةَ الْكَامِلَةَ مُشْتَمِلَةَ عَلَى الْعَدْلِ وَالْحِكْمَةِ وَالْمَصْلَحَةِ. (\*)

ولذلك يكون العبد مُجْتَهِدٌ فِي مَرْضَاةِ اللّهِ وَطَاعَةِ رَسُولِهِ وَتَنْفِيذِ حُكْمِهِ وَلَهُمَا أُسْوَةٌ بِالنّبِيّيْنِ الْكَرِيمَيْنِ \_ دَاوُدَ وَسُلَيْمَانَ \_ اللّذَيْنِ أَثْنَى اللّهُ عَلَيْهِمَا بِالْحِكْمَةِ وَالْحُكُم وَخَصّ بِفَهْم الْحُكُومَةِ أَحَدَهُمَا. (1)

وكان الله يدعو بالحكمة لبعض الصحابة، فعند البخاري في صحيحه كتاب فضائل الصحابة باب ذكر ابن عباس وفيه عن ابن عباس النبي النبي النبي الله إلى صدره وقال اللهم علمه الحكمة)).(٥) وأشار

<sup>(</sup>۱) انظر: مسلم في صحيحه، كتاب الفضائل، باب كان رسول الله ﴿ أحسن الناس خلقًا، ج٧٤/٧.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الإيمان، باب تفاضل أهل الإيمان فيه ورجحان أهل اليمن فيه، ج١/٥٢، ٥٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن القيم، زاد المعاد، ج٥٠١/٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن القيم، زاد المعاد، ج٥٩٠/٥.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري في صحيحه، كتاب فضائل الصحابة، باب قول النبي ﷺ اللهم علمه الكتاب، ج٢٧/١.

البخاري ه وغيره (۱). لبعض أقوال السلف بأن الحكمة الإصابة في غير النبوة.

واستخدم الله الحكمة مع أصحابه للتطمين والكسب والإرضاء في مواقف تطلبت ذلك بكل حكمة وروية، فقد قال النبي العلي، حين حاول المنافقون استغلال استبقاء الرسول المعاية أهل بيته في غزوة تبوك: ((أما ترضى أن تكون منى بمنزلة هارون من موسى)).(٢)

ومن حكمته هما رواه أنس بن مالك هما قال: بينما نحن في المسجد مع رسول الله إذ جاء أعرابي، فقام يبول في المسجد، فقال أصحاب رسول الله: مه مه مه قال: قال رسول الله: ((لا تزرموه، قال: قال رسول الله: ((لا تزرموه، قال: قال رسول الله دعاه فقال له: ((إن هذه المساجد لا تصلح لشيء من هذا البول، ولا القذر، إنما هي لذكر الله، والصلاة وقراءة القرآن))، أو كما قال رسول الله. فأمر رجلاً من القوم فجاء بدلو من ماء فشنه عليه. (أ)

ولعل في قصته هي مع ثمامة بن أثال هي حكم متعددة، فقد ورد عن أبي هريرة هي أنه قال: ((بعث رسول اللَّه خيلاً قِبَلَ نجد، فجاءت برجل من بني حنيفة، يقال له ثمامة بن أثال، سيد أهل اليمامة، فربطوه بسارية من

<sup>(</sup>۱) الطبري، تفسيره، ج١/٨٠١.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه، كتاب فضائل الصحابة، باب فضائل علي بن أبي طالب ،،، ج ٢٠٨/٤.

<sup>(</sup>٣) تدفعونه للإرتباك.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم بلفظه في كتاب الطهارة، باب وجوب غسل البول وغيره من النجاسات إذا حصلت في المسجد وأن الأرض تطهر بالماء من غير حاجة إلى حفرها، ج١٦٣/١؛ والبخاري في صحيحه، في كتاب الوضوء، باب صب الماء على البول في المسجد، ج١/١٨. (والشن هو الصب المنقطع).

actives.

سوارى المسجد، فخرج إليه رسول الله ﷺ فقال: ماذا عندك يا ثمامة؟ فقال: عندى يا محمد خير، إن تقتل تقتل ذا دم، وإن تنعم تنعم على شاكر، وإن كنت تريد المال فسل تعط منه ما شئت، فتركه رسول الله الله عتى كان بعد الغد، فقال: ما عندك يا ثمامة؟ فقال: ما قلت لك، إن تنعم تنعم على شاكر، وإن تقتل تقتل ذا دم، وإن كنت تريد المال فسل تعط منه ما شئت، فتركه رسول الله ﷺ حتى كان من الغد، فقال: ماذا عندك يا ثمامة؟ فقال: عندى ما قلت لك، إن تنعم تنعم على شاكر، وإن تقتل تقتل ذا دم، ثمامة، فانطلق إلى نخل قريب من المسجد، فاغتسل، ثم دخل المسجد فقال: أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله. يا محمد! والله ما كان على الأرض وجه أبغض إلىَّ من وجهك، فقد أصبح وجهك أحبَّ الوجوم كلها إليَّ. واللَّه ما كان من دين أبغض إليَّ من دينك، فأصبح دينك أحبَّ الدين كله إليَّ، واللَّه ما كان من بلد أبغض إليَّ من بلدك، فأصبح بلدك أحب البلاد كلها إليَّ. وإن خيلك أخذتني وأنا أريد العمرة فماذا ترى؟ فبشره رسول الله ﷺ، وأمره أن يعتمر. فلما قدم مكة قال له قائل: أصبوت؟ فقال: لا والله، ولكني أسلمت مع رسول الله، ولا والله لا يأتيكم من اليمامة حبة حنطة حتى يأذن فيها رسول الله ١٠٠٠ ثم خرج الله اليمامة فمنعهم أن يحملوا إلى مكة شيئًا، فكتبوا إلى رسول الله ﷺ: إنك تأمر بصلة الرحم، وإنك قد قطعت أرحامنا، وقد قتلت الآباء بالسيف والأبناء بالجوع، فكتب رسول اللَّه ﷺ إلى ثمامة أن يخلى بينهم وبين الحمل)).(١)

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في صحيحه، كتاب المغازي، باب وفد بني حنيفة وحديث ثمامة بن أثال، ج٥/١١٧، ١١٨؛ انظر: سيرة ابن هشام، ج٤/٣١٧؛ وفتح الباري بشرح صحيح البخاري، ج٨/٨٨؛ ومسلم في صحيحه، كتاب الجهاد والسير، باب ربط الأسير وحبسه، ج٥٨/٥.

لقد اتضحت حكمته في في أن ترك ثمامة في في المسجد يراقب الرسول ومن معه من المسلمين، ويستمع لحديثهم، ويرى صدقهم وصلاحهم وتقواهم، ثم أطلقه في فأسلم عن اقتناع وباختياره، وطلب منه العمرة، ليظهر لقريش إسلامه وقوة المسلمين في القبائل، كما كان عامل مساعدة للمسلمين في حربهم مع قريش.

حكمته في التعامل مع حاطب بن أبي بلتعة: ((لَمَّا أَجْمَعَ رَسُولُ اللَّهِ الْمُسِيرَ إِلَى مَكَّةَ كَتَبَ حَاطِبُ بْنُ أَبِي بَلْتَعَةَ كِتَابًا إِلَى قُرَيْشِ يُخْبِرُهُمْ الْمُسِيرَ إِلَى مَكَّة كَيْهِ رَسُولُ اللَّهِ فَي مِنَ الأمرِ فِي السَّيْرِ إِلَيْهِمْ، ثُمَّ أَعْطَاهُ امْرَأَةً لِبَعْضِ وَعَمَ مُحَمَّدُ بْنُ جَعْفَرِ أَنَّهَا مِنْ مُزَيْنَةَ، وَزَعَمَ لِي غَيْرُهُ أَنَّهَا سَارَةُ، مَوْلاةٌ لِبَعْضِ بَنِي عبد المُطَّلِب و وَجَعَلَ لَهَا جُعْلاً علَى أَنْ تُبَلِّغَهُ قُرَيْشًا، فَجَعَلَتْهُ فِي رَأْسِهَا، ثُمَّ فَتَلَتْ عَلَيْهِ قُرُونَهَا، ثم خرجت به.

وأتى رسولَ الله الْهُ الْخَبَرُ مِنَ السَّمَاءِ بِمَا صَنَعَ حَاطِبٌ، فَبَعَثَ عَلِيَّ بْنَ أَبِي طَالِبٍ والزُّبِيرِ بْنَ الْعَوَّامِ فَقَالَ: أَدْرِكَا امْرَأَةً قَدْ كَتَبَ مَعَهَا حَاطِبُ بْنُ أَبِي طَالِبٍ والزُّبِيرِ بْنَ الْعَوَّامِ فَقَالَ: أَدْرِكَا امْرَأَةً قَدْ كَتَبَ مَعَهَا حَاطِبُ بْنُ أَبِي بَلْتَعَةَ بِكِتَابٍ إِلَى قُرَيْشٍ يُحَدِّرُهُمْ مَا قَدْ أَجْمَعْنَا له من أمرهم، فخرجا حتى أدركاها بالخليفة - خليفة بَنِي أَبِي أَحْمَدَ - فَاسْتَثْرُلاها، فَالْتُمسَاهُ فِي رَحْلِهَا، فَلَمْ يَجِدَا فِيهِ شَيْئًا، فَقَالَ لَهَا عَلِيٌّ: إِنِّي أَحْلِفُ بِاللَّهِ مَا كَذَبَ رَسُولُ اللَّهِ فَ وَلا كُذِبْنَا، وَلَتُخْرِجِنَّ لَنَا هَذَا الْكِتَابَ أَوْ لَنَكُ شِفَنَكِ، فَلَمَّا رَأَتِ الْجِدَّ مِنْهُ قَالَتْ: أَعْرِضْ، فَأَعْرَضَ، فَحَلَّتْ قُرُونَ رَأْسِهَا، فَاسْتَخْرَجَتِ النَّهِ اللَّهِ مَا هَدُونَ مَنْهُا، فَاسْتَخْرَجَتِ اللَّهِ اللَّهِ مَا هَدُونَ مَنْهُا، فَلَاتَ فَاسْتَخْرَجَتِ اللَّهِ اللَّهِ مَا عَدِيْنَ لَنَا هَذَا الْكِتَابَ أَوْ لَنَكُ شِفَا، فَاسْتَخْرَجَتِ الْجِدَّ مِنْهُ قَالَتْ: أَعْرِضْ، فَأَعْرَضَ، فَحَلَّتْ قُرُونَ رَأْسِهَا، فَاسْتَخْرَجَتِ اللَّهِ فَالَتْ فَالْتَابُ وَلَهُ وَاللَّهُ إِلَيْهِ، فَأَتَى بِهِ رَسُولُ اللَّهِ فَي اللَّهُ مَا وَلَي وَلَا كُولِهُ اللَّهُ الْهُ فَا اللَّهِ الْمَاءِ فَا لَتَ الْمَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ الْمَعْلَا اللَّهُ اللَّهُ الْمَالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالِهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَا اللَّهُ الْمُنْ الْمَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالَةُ الْمُقَالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمَالِي الْمَالَةُ الْمَالِةُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمَالَةُ الْمَالِكُولُ اللَّهُ الْمَالَةُ الْمَالَةُ الْمَالَةُ الْمَالُولُ اللَّهُ الْمَالَةُ الْمَالَةُ الْمَالِلَةُ الْمَالِ الللَّهُ الْمَالَةُ الْمَالِمُ اللَّهُ الْمَالَةُ الْمَالَةُ الْمَالَةُ الْمَالِلَةُ الْمَلَالَةُ الْمَالِلَةُ الْمَالِلَةُ الْمَالَةُ الْمَالِلَةُ الْمَالِقُولُ اللَّهُ الْمَالَةُ الْمَالِلَةُ الْمَالَةُ الْمَالَةُ الْمَالِمُ الْمَلْمُ الْمُولُ اللَّهُ ال

فَدَعَا رَسُولُ اللَّهِ ﴿ حَاطِبًا فَقَالَ: يَا حَاطِبُ، مَا حَمَلَكَ عَلَى هَذَا؟ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَمَا وَاللَّهِ إِنِّي لَمُؤْمِنٌ بِاللَّهِ وَبرَسُولِهِ، مَا غَيَّرْتُ وَلا بدَّلْتُ،

ولكنني كنتُ امرًا لَيْسَ لِي فِي الْقَوْمِ مِنْ أَصْلٍ وَلا عَشِيرَةٍ، وَكَانَ لِي بَيْنَ أَطْهُرهِمْ وَلَدٌ وَأَهْلٌ، فَصَانَعْتُهُمْ عَلَيْهِمْ.

فَقَالَ عُمَرُ بْنُ الخطَّابِ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، دَعْنِي فَلأَضْرِبْ عُنُقَهُ؛ فَإِنَّ الرَّجُلَ قَدْ نَافَقَ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ وَمَا يُدْرِيكَ يَا عُمَرُ، لَعَلَّ الله قد اطَّلع على أَصْحَابِ بَدْرٍ يَوْمَ بَدْرٍ فَقَالَ: اعْمَلُوا مَا شِئْتُمْ فَقَدْ غَفَرْتُ لَكُم)).(١)

وقد تعامل هي مع أهل مكة عند فتحها برحمة وحكمة، عند فتحها، فقد خاطب أهلها: ((يا معشر قريش ما تظنون أني فاعل بكم؟)) قالوا خيرًا أخ كريم وابن أخ كريم. فقال هي قولته المشهورة: ((اذهبوا فأنتم الطلقاء)).('')

كان بناء قريش للكعبة المشهور قبل البعثة، وقد قصرت بهم النفقة والجد عن استكمال بنائها على قواعد إبراهيم. وظل هذا الأمر يشغل بال الكثيرين حتى أن عائشة بعد فتح مكة، قالت لرسول الله أن ألم تر أن قومك حين بنوا الكعبة اقتصروا عن قواعد إبراهيم أن قومك رسول الله، أفلا تردها على قواعد إبراهيم؟ قال: ((لولا حدثان قومك

<sup>(</sup>١) انظر: ابن كثير، السيرة النبوية، ج٣٦/٣٥؛

ابن هشام، السيرة النبوية، ج٤/٣٩٨، ٣٩٩؛

وانظر ترجمة حاطب بن أبي بلتعة عند: ابن حجر، في الإصابة، ج١٠٠/٠٠؛

رواه البخاري في صحيحه، كتاب استتابة المرتدين...، باب ما جاء في المتأولين، ج١٥٤/٨،

٥٥؛ ورواه مسلم في صحيحه، كتاب فضائل الصحابة، ج١٦٧/، ١٦٩؛

وموقع الشيخ عبد العزيز بن باز، https://binbaz.org.sa/audios قصة حاطب بن أبي بلتعة، بتاريخ: ۱٤٤٢/١/۱۰هـ.

<sup>(</sup>٢) ابن حجر العسقلاني، فتح الباري، ج١٢٩/١٦؛ ابن هشام، السيرة النبوية، ج٤١١،٤١٢،٤١٠؛ ابن كثير، البداية والنهاية، ج٣/٥٧؛ الصالحي الشامي، سبل الهدى والرشاد، ج٥/٤٣٠.

بالكفر لرددتها على ما كانت عليه)).(۱) لقد كان تصرف الرسول الله الحكمة ظاهرة، مع عظم الحال وارتباطه بالكعبة قبلة المسلمين، إلا أنه الحكمة عرفها، رأى بقاء الوضع على ما هو عليه.

ولعل أقرب الصحابة للتعلم من النبي الله وأخذ الحكمة منه أبو بكر الصديق الصحبة.

ولذلك فلا غرابة في اختيار الصحابة له خليفة بعد رسول الله في ، فعن ابن عباس في قال: (إنَّ أبا بكر في خرج ، وعمر في يكلّم النَّاس ، فقال: اجلس فقال: اجلس فقال: اجلس فقال: اجلس فقال: اجلس فقال: اجلس فقال: ابل فقال: الما بعد ، فمن كان منكم يعبد محمّدًا ، فإن وتركوا عمر ، فقال: أما بعد ، فمن كان منكم يعبد محمّدًا ، فإن محمّدًا فد مات ، ومن كان يعبد الله ، فإنَّ الله حيُّ لا يموت ، قال الله تعالى: وَمَا مُحَمّدٌ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِن مَّاتَ أَوْ قُتِلَ انقلَبْتُمْ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن يَضُرَّ الله شَيئًا وسَيَجْزِي الله الشَّاكِرِينَ (الله لكأن النَّاس لم يكونوا يعلمون أنَّ الله أنزلها حتى تلاها أبو بكر في ، فتلقاها منه النَّاس ، فما يُسْمَع بَشَرٌ إلا يتلوها). (")

\* \* \* \* \*

(۱) رواه البخاري في صحيحه، كتاب التفسير، باب قوله تعالى: ﴿ وَٱتَّخِذُواْ مِن مَّقَامٍ إِبْرَهِـُمَ مُصَلَّى ﴾ ، ج١٤٩/٥؛ وانظر: ابن كثير، تفسيره، ج٢٠٧/١.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٤٤ من سورة آل عمران ؛ انظر: ابن كثير، تفسيره، ج١/٤٠٤.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الجنائز، باب الدخول على الميت بعد الموت ...، ج١٧٠/٢، ٧١.



## اللغت:

تصدر من فم الإنسان ويعبّر عنه بالكلام، أصوات يستخدمها الإنسان؛ للتعبير عن نفسه، ولتحقيق التواصل المهم لسيرورة الحياة والتفاهم، وجمعها لغات ولغيّ. واللغة ألفاظ تخرج بأصوات مختلفة ذات جُمَل وقواعد. وباللغة يُعبّر الإنسان عما يدور في وجدانه، كما يحاول إيصال الأفكار إلى غيره. والعالم به الآف اللغات المعبرة بين الشعوب يتعلمها الصغير من الكبير، ويتدرب عليها.

واللغة أو المنطق ثابت للحيوان كما هو للإنسان قال ـ تعالى ـ : ﴿ وَوَرِثَ سُلَيْمَانُ دَاوُرِدُ وَقَالَ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ عُلِمْنَا مَنطِقَ ٱلطَّيْرِ وَأُوتِينَا مِن كُلِّ شَيْءٍ إِنَّ هَاذَا لَهُوَ الْفَضَلُ ٱلْمُبِينُ ﴿ اللهُ الل

ويؤيد ذلك ما ورد في قوله - تعالى -: ﴿ وَمَامِن دَآبَةِ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا طَآبِرِ يَطِيرُ بِعَنَاحَيْهِ إِلّا أَمُمُ أَمَّالُكُم مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن شَيْءٍ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِمْ يُحْشَرُونَ ﴿ اللهَ اللهُ عَامَا. (٢) الأنعام. (٢)

وكما في قصة الهدهد قال - تعالى -: ﴿ وَتَفَقَّدُ ٱلطَّيْرَ فَقَالَ مَا لِى كَآ أَرَى اللَّهُ دَهُدَ أَمَّ كَانَ مِنَ ٱلْفَارِيدِ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الل

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٣٩٠/.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٨٢/١.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٣٩٣/٢.

وجاءت الإشارة في القرآن الكريم للغة باللسان. كما في قوله ـ تعالى ـ: ﴿ وَمِن قَبِّلِهِ عَكِنَا مُوسَى ٓ إِمَامًا وَرَحْمَةً وَهَنَذَا كِتَنَا مُصَدِّقٌ لِسَانًا عَرَبِيًّا لِيَّكُ نَذِرَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ وَبُشْرَى لِلْمُحْسِنِينَ اللَّهِ [الأحقاف]. (١)

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ - لِيُبَيِّنَ لَهُمُّ فَيُضِلُّ اللهُ مَن يَشَاءُ وَهُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴿ اللهِ الهِيمِا. (٢)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَلَقَدُ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَرُ ۗ لِسَاثُ ٱلَّذِى يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيُّ وَهَاذَا لِسَانُ عَرَدِ مُنْ مَبِيثُ ﴿ اللَّهِ اللَّحِلَ النَّالَ اللَّهُ عَرَدِ مُنْ مَبِيثُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ عَرَدِ مُنْ مَبِيثُ ﴿ اللَّهُ اللّ

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَوَهَبْنَا هَمُ مِّن رَّحْمَلِنَا وَجَعَلْنَا هَمُ لِسَانَ صِدْقٍ عَلِيَّا ﴿ اللهُ اللهُ الم

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ بِلِسَانٍ عَرَفِيِّ مُّبِينٍ ﴿ الشُّعراء]. (٥)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿إِذْ تَلَقَّوْنَهُ، بِأَلْسِنَتِكُرُ وَتَقُولُونَ بِأَفْواَهِكُمْ مَّا لَيْسَ لَكُم بِهِ، عِلْرُ وَتَعُسَبُونَهُ، هَيِّنَا وَهُوَ عِندَ اللَّهِ عَظِيمٌ ﴿ النورا. (٢)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَمِنْ ءَايَكِهِ عَلَقُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْلِلَفُ ٱلسِّنَاكُمُ وَالْمَرْضِ وَٱخْلِلَفُ ٱلسِّنَاكُمُ وَالْمَرْضِ وَٱلْمَالِكُ لَاَيْتِ لِلْعَلِمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّالْمُلْعُلَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

<sup>(</sup>١) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٧٠٣/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٠٢١/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٠٧٦/.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١١٩٠/.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج٢/٢٣٨.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٣٢٠/.

<sup>(</sup>٧) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٤٥٠/٢.

ولغة الناس تخرج من أفواههم. لتعبر عما في قلوبهم. قال - تعالى -: ﴿ يَكَأَيُّهَا الرَّسُولُ لَا يَحَرُّنكَ الَّذِينَ يُسكرِعُونَ فِي الْكُفْرِ مِنَ الَّذِينَ قَالُوا ءَامَنَا فِي الْكُفْرِ مِنَ الَّذِينَ قَالُوا عَامَنَا فِي الْكُفْرِ مِنَ الَّذِينَ قَالُوا عَامَنَا فِأَوْهِهِمْ وَلَمْ تُؤَوِّمِن قُلُوبُهُمْ وَمِن الَّذِينَ هَادُوا سَمَّعُونَ لِلْكَذِي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَدِ مَواضِعِهِ عَيْقُولُونَ إِنَّ الْمَاعُونَ إِنَّ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ مَّاجَعَلَ ٱللَّهُ لِرَجُلِ مِّن قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ ۚ وَمَا جَعَلَ أَزْوَجَكُمُ ٱلَّتِي تُظَاهِرُونَ مِنْهُنَّ أُمَّهَا تِكُرُ ۚ وَمَا جَعَلَ أَدْعِيآ ءَكُمْ أَبْنَاءَكُمْ أَذَاكُمْ فَوْلُكُم بِأَفَوَهِكُم ۖ وَٱللَّهُ يَقُولُ ٱلْحَقَّ وَهُو يَهْدِى ٱلسَّكِيلَ ﴿ ﴾ [الأحزاب]. (٣)

وقال \_ تعالى \_: ﴿ يَنِسَآءَ ٱلنَّبِيِّ لَسْتُنَّ كَأَحَدِ مِّنَ ٱلنِّسَآءَ ۚ إِنِ ٱتَّقَيْتُنَّ فَلَا تَخَضَعْنَ اللِّسَآءَ ٱلنَّبِيِّ لَسْتُنَّ كَأَمُوفَا ﴿ مِنَ ٱلنِّسَآءَ ۗ إِنِ ٱتَّقَيْتُنَ فَلَا تَخَضَعْنَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّ

وقال - تعالى -: ﴿ ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَتَبِعُونَ أَحْسَنَهُ ۚ أُوْلَيْهِكَ ٱلَّذِينَ هَدَنهُمُ ٱللَّهُ ۗ وَأُوْلَيْكَ هُمُ أُوْلُواْ ٱلْأَلْبَبِ ﴿ ﴾ [الزمر]. (٥)

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١١٨/١.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٧/١.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٤٨٠/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٤٩٥/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٦١٧/٢.

وفي القول طيب وفيه غير ذلك يقول ـ تعالى ـ: ﴿وَهُدُوۤا إِلَى ٱلطَّيِّبِ مِنَ ٱلْقَوِّلِ وَهُدُوٓا إِلَى ٱلطَّيِّبِ مِنَ ٱلْقَوْلِ وَهُدُوٓا إِلَى صِرَطِ ٱلْحَمِيدِ (الحجاء (۱))

وضرب المثل في القرآن للكلمة الطيبة بالشجرة الطيبة تؤتي ثمارها كل حين بإذن ربها، قال ـ تعالى ـ: ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ ضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا كَلِمَةَ طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرَعُهَا فِي السِّكَمَآءِ ﴿ اللّهِ تُوقِيَ أُكُلَهَا كُلّ حِينٍ بِإِذْنِ كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرَعُهَا فِي السِّكَمَآءِ ﴿ اللّهِ تُوقِيَ أُكُلَهَا كُلّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبّ اللّهُ الْأَمْثَالَ لِلنّاسِ لَعَلّهُمْ يَتَذَكّرُونَ ﴿ اللّهِ المِيما. (1)

وفي بعض القول سوء، قال - تعالى -: ﴿ لَا يُحِبُّ اللهُ ٱلْجَهْرَ بِٱلسُّوَءِ مِنَ ٱلْقَوْلِ إِلَا مَن ظُلِمَ وَكَانَ ٱللهُ سَمِيعًا عَلِيمًا اللهُ النساء]. (٢)

وفي الحذر عند الكلام ورد عن أبى هريرة أن النبى أن قال: ((إن العبد ليتكلم بالكلمة من رضوان الله الله الله الله يقى لها بالا يرفعه الله بها درجات. وان العبد ليتكلم بالكلمة من سخط الله لا يلقى لها بالا يهوي بها في جهنم)).(1)

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسير، ج١٢٦٨/٢ (ومع ربطه بالآخرة والجنة إلا أن الطيب من القول ومنه القرآن والتسبيح، وما يرضي الله ، يكون من المؤمن في الدنيا والآخرة). انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٠٢٨/١٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٠٢٨/١٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٥٤٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنده، ج٢/٢٣٤؛ ورواه البخاري في صحيحه، كتاب الرقاق، باب حفظ اللسان وقول النبي هي من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيرًا أو ليصمت، ج٧/١٨٤، ١٨٥. نقلاً من كتاب: (من البيان النبوي الشريف. تأملات بلاغية في الهدي النبوي)، بسيوني عبد الفتاح في ود، ص ٢٧.

والمنافقون لا يخفى قولهم، قال ـ تعالى ـ: ﴿ وَلَوْ نَشَاءُ لَأَرَيْنَكُهُمْ فَلَعَرَفْنَهُم وَالْمَا وَاللّهُ يَعْلَمُ أَعْمَالُكُو ﴿ وَاللّهُ يَعْلَمُ أَعْمَالُكُو ﴿ وَاللّهُ يَعْلَمُ أَعْمَالُكُو ﴿ وَاللّهُ يَعْلَمُ أَعْمَالُكُو اللّهُ يَعْلَمُ أَعْمَالُكُو اللّهُ يَعْلَمُ أَعْمَالُكُو اللّهُ يَعْلَمُ اللّهُ اللّهُ عَمَالًا وَاللّهُ يَعْلَمُ أَعْمَالُكُو اللّهُ يَعْلَمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَرْفَعُوٓاْ أَصُوَلَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ ٱلنَّبِيِّ وَلَا تَجْهَرُواْ لَدُهُ بِٱلْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضٍ أَن تَحْبَطَ أَعْمَلُكُمْ وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّه

وقال \_ تعالى \_: ﴿ مَّا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴿ ١٠ اَقَا. (١)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿مَّا لَهُمْ بِهِ ـ مِنْ عِلْمِ وَلَا لِلْاَبَابِهِمْ كَبُرَتْ كَلِمَةً تَخْرُجُ مِنْ أَفُوهِهِمْ إِن يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبًا ۞﴾[الكهف]. (٥)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ قَدْ سَمِعَ ٱللَّهُ قَوْلَ ٱلَّتِي تُجَدِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِنَ إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَّهُ يَسَمَعُ تَعَاوُرَكُمَا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعُ بَصِيرُ ﴿ لَ ﴾ [المجادلة]. (٧)

<sup>(</sup>١) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٧٢٢/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٧٢١/.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٧٤٢/.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٧٥٦/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١١٤٥/٢.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٥٧٣/.

<sup>(</sup>٧) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٨٣٥/.

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ ٱلَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِن كُمْ مِّن نِسَآبِهِم مَّا هُنَ أُمَّهَ تَهِم ۗ إِنْ أُمَّهَ تُهُمُ اللَّهُ وَقَالَ ـ تعالى ـ: ﴿ ٱلَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنكُم مِّن نِسَآبِهِم مَّا هُنَ أُمَّهَ تَهُمُ اللَّهُ لَعَفُورٌ اللَّهُ اللَّهُ لَعَفُورٌ عَفُورٌ اللَّهُ اللَّهُ لَعَفُورٌ عَفُورٌ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَعَفُورٌ عَفُورٌ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَعَفُورٌ عَفُورٌ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّلِي اللللِّهُ اللللِي اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّلِي اللَّلِلْ

وقال \_ تعالى \_: ﴿ إِنْ هَٰذَآ إِلَّا قُولُ ٱلْبَشَرِ ١٠٠ ﴾ [المدثر]. (٢)

وقال \_ تعالى \_: ﴿ قَالُواْ آدَعُ لَنَا رَبَّكَ بُبَيِّنِ لَنَا مَا هِيَ قَالَ إِنَّهُ, يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لَا فَارِضٌ وَلَا بِكُرُّ عَوَانُ بَيْنَ ذَالِكَ فَا فَعَلُواْ مَا تُؤْمَرُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ قَوْلُ مَعْرُوفُ وَمَغْفِرَةٌ خَيْرٌ مِن صَدَقَةٍ يَتْبَعُهَا آذَى ۗ وَٱللَّهُ غَنِيُ كَالَهُ عَنِي مَا صَدَقَةٍ يَتْبَعُهَا آذَى ۗ وَٱللَّهُ غَنِي كَالِمُ اللَّهُ عَنِي كَالِمُ اللَّهُ عَنِي كَاللَّهُ عَلَى عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَنْ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَى عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَى عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَى عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَى عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُمُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَّا عَلَيْكُمُ عَلِي عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَّا عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَّهُ

قال ـ تعالى ـ: ﴿ مَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُؤْتِيهُ ٱللَّهُ ٱلْكِتَنبَ وَٱلْحُكُمَ وَٱلنُّبُوَّةَ ثُمَّ يَقُولَ لِلنَّاسِ كُونُواْ عِبَادًا لِي مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلَكِن كُونُواْ رَبَّانِتِينَ بِمَا كُنتُمْ تُعَلِّمُونَ ٱلْكِئنَ وَبِمَا كُنتُمْ تَعَلَّمُونَ ٱلْكِئنَ وَبِمَا كُنتُمْ تَعَرُفُونَ الْكِئنَ وَبِمَا كُنتُمْ تَدُرُسُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَمِران اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ لَقَدُ سَمِعَ اللَّهُ قُولَ الَّذِينَ قَالُواْ إِنَّ اللَّهَ فَقِيرٌ وَنَحُنُ أَغْنِياَهُ سَنَكُمْتُ مَا قَالُواْ وَقَتْلَهُمُ الْأَنْبِيآءَ بِعَيْرِ حَقِّ وَنَقُولُ ذُوقُواْ عَذَابَ الْحَرِيقِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ عَمْرانِ اللَّهُ مَا قَالُواْ وَقَتْلَهُمُ الْأَنْبِيآءَ بِعَيْرِ حَقِّ وَنَقُولُ ذُوقُواْ عَذَابَ الْحَرِيقِ ﴿ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّوْلُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا الللّهُ اللّهُ ا

<sup>(</sup>١) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٨٣٥/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٩٣٧/.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٤٦/١.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٣٢٧.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٣٧٦.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٤٢٥.

<del>(2000)</del>

وقال - تعالى -: ﴿ وَيَقُولُونَ طَاعَةُ فَإِذَا بَرَزُواْ مِنْ عِندِكَ بَيَّتَ طَآبِفَةٌ مِّنْهُمْ غَيْرَ اللَّذِى تَقُولُ ۖ وَاللَّهُ يَكُنُهُمْ عَالَهُمْ وَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ وَكَفَى بِاللَّهِ وَكِيلًا ﴿ اللّهِ اللّهِ وَكِيلًا ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ ال

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ يَسَتَخُفُونَ مِنَ ٱلنَّاسِ وَلَا يَسْتَخُفُونَ مِنَ ٱللَّهِ وَهُوَ مَعَهُمُ إِذَ يُسْتَخُفُونَ مِنَ ٱللَّهِ وَهُوَ مَعَهُمُ إِذَ يُبَيِّتُونَ مَا لَا يَرْضَى مِنَ ٱلْقَوْلِ وَكَانَ ٱللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطًا ﴿ اللَّهِ النساءا. (٢)

وقال \_ تعالى \_: ﴿ قُل لَآ أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَآبِنُ ٱللَّهِ وَلَآ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلَآ أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكُ إِنَّ أَتَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَىۤ إِلَىَّ قُلُ هَلْ يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ ۖ أَفَلَا تَنَفَكَّرُونَ ﴿ ۞ ﴾ إِنِي مَلَكُ إِنَّ أَتَبِعُ إِلَّا مَا يُوحَىۤ إِلَىَّ قُلُ هَلْ يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ ۖ أَفَلَا تَنَفَكَّرُونَ ﴿ ۞ ﴾ [الأنعام]. [الأنعام]. [الأنعام] قُلْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْعَا عَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَا عَلَا عَلَى اللَّهُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَا

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوًّا شَيَطِينَ ٱلْإِنِسِ وَٱلْجِنِّ يُوحِى بَعَضُهُمْ إِلَى بَعْضِ زُخْرُفَٱلْقَوْلِ غُرُورًا وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ مَافَعَلُوهٌ فَذَرَهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ اللَّهُ الْأَنعامِ]. (٤)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ حَقِيقٌ عَلَىٰ أَن لَآ أَقُولَ عَلَى ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْحَقَّ قَدْ جِتْنُكُم بِبَيِّنَةٍ مِّن رَّبِّكُمُ فَأْرُسِلْ مَعِى بَنِي إِسْرَةِ يلَ ﴿ أَن لَآ أَقُولَ عَلَى ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْحَرَافِ إِلَّا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

وقد نقل الله ﷺ بعض قول نبيه ﷺ قال ـ تعالى ـ: ﴿ إِلَّا نَصُرُوهُ فَقَدُ نَصَرَهُ اللَّهُ إِذْ أَخْرَجُهُ اللَّذِينَ كَفَرُواْ ثَانِي اثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِ ٱلْغَارِ إِذْ يَتُولُ لِصَكَرَهُ اللَّهُ اللَّهُ مَعَنَا ۚ فَأَنزَلَ اللَّهُ سَكِينَتَهُ، عَلَيْهِ وَأَيْكَدُهُ، لِصَحَيِهِ عَلَيْهِ وَأَيْكَدُهُ،

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٠/١٥

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٥٢٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٨٤/١.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٣/١٠.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٧٧٥.

بِجُنُودٍ لَّمْ تَرَوْهَا وَجَعَلَ كَلِمَةَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ٱلسُّفَانَ " وَكَلِمَةُ ٱللَّهِ هِي ٱلْعُلِيا وَٱللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴿ اللهِ وَهِا. (١)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَلَآ أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَآبِنُ ٱللَّهِ وَلَآ أَعَلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلَآ أَقُولُ إِنِّ مَلَكُ وَلَآ أَقُولُ لِلَّذِينَ تَزْدَرِىٓ أَعَيُنُكُمْ لَن يُؤْتِيهُمُ ٱللَّهُ خَيْرًا ۖ ٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا فِىٓ أَنفُسِهِمْ ۖ إِنِّ إِذَا لَمِنَ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴿ آَ ﴾ [هود]. (٢)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ سَوَآءٌ مِّنكُر مَّنُ أَسَرَّ ٱلْقَوْلَ وَمَن جَهَرَ بِهِ ـ وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفِ بِٱلْيُـلِ وَسَارِبُ إِٱلنَّهَارِ ﴿ الرعدا. (٢)

وقال - تعالى -: ﴿ أَفَمَنُ هُوَ قَآيِمٌ عَلَى كُلِّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتُ ۚ وَجَعَلُواْ لِلَّهِ شُرَكَآءَ قُلُ سَمُّوهُمْ وَقَالَ بَعْلَمُ فِ اَلْأَرْضِ أَم بِظَهِرٍ مِّنَ ٱلْقَوَلِّ بَلْ زُيِّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مَكُرُهُمُ وَصُدُّواْ عَنْ اللَّهُ فَا لَدُونِ أَم بِظَهِرٍ مِّنَ ٱلْقَوَلِّ بَلْ زُيِّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مَكُرُهُمُ وَصُدُّواْ عَنْ اللَّهُ فَا لَدُونِ اللَّهِ اللهِ عَدا. ﴿ الرعدا. ﴿ الرعدا مَن يُصْلِلُ اللَّهُ فَا لَدُونَ هَا دِلْ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهِ عَدا اللهِ عَدا اللهِ عَدا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

ومن القول ما يحبه الله ويرضاه، ويثبت المؤمنين عليه. قال - تعالى -: ﴿ يُثَبِّتُ اللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ ٱلثَّابِّ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَا وَفِي ٱلْآخِرَةِ وَيُضِلُّ اللّهُ ٱللَّهُ مَا يَشَاءُ ﴿ اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَاللَّهُ مَا يَشَاءُ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَاللَّهُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

قال تعالى: ﴿ نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَسْتَمِعُونَ بِهِ عَإِذْ يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ وَإِذْ هُمْ نَجُوكَ إِذْ يَقُولُ ٱلظَّالِمُونَ إِن تَنْبِعُونَ إِلَيْكَ وَإِذْ هُمْ نَجُوكَا إِذْ يَقُولُ ٱلظَّالِمُونَ إِلَّا رَجُلًا مَّسْحُورًا ﴿ الْإِسْرَاءَا. (١)

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٨٨٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٩٥٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٠٠٥/١.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١١٦٦١.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٠٢٩/.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١١٢١/.

urae Boon-.

وبعض القول فيه يسر. قال ـ تعالى ـ: ﴿ وَأَمَّا مَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَهُ, جَزَآءً ٱلْحُسُنَى ۗ وَسَنَقُولُ لَهُ, مِنْ أَمْرِنَا يُسْرًا ﴿ ١٠ ﴾ [الكهف]. (١)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَهُ دُوَا إِلَى ٱلطَّيِّبِ مِنَ ٱلْقَوْلِ وَهُ دُوَا إِلَى صِرَطِ ٱلْحَمِيدِ ﴿ اللَّهِ الْحَجَا. (٢)

والله يكتب على المجرمين قولهم. قال ـ تعالى ـ: ﴿كَلَّا سَنَكُنُبُ مَا يَقُولُ وَنَمُدُّ لَهُ مِنَ ٱلْعَذَابِ مَدًا ﴿ اللَّهِ المريم]. (٢)

وفي القول سر وخفي، الله يعلمه، قال ـ تعالى ـ: ﴿ وَإِن تَجُهُر بِالْقَوْلِ فَإِنَّهُ, يَعْلَمُ السِّرَّ وَأَخْفَى ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ قَالَ رَبِّى يَعْلَمُ ٱلْقَوْلَ فِى ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ۗ وَهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلَيْمُ الْعَلِيمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

وقال ـ تعالى ـ: ﴿إِنَّهُ، يَعْلَمُ ٱلْجَهْرَ مِنَ ٱلْقَوْلِ وَيَعْلَمُ مَا تَكُتُمُونَ ﴿ اللَّهُ الْأَنبِياء]. (٢)

وحذر الله ـ سبحانه ـ من قول الزور. قال ـ تعالى ـ: ﴿ ذَلِكَ وَمَن يُعَظِّمُ حُرُمَنتِ ٱللَّهِ فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ، عِندَ رَبِّهِ ۗ وَأُحِلَّتْ لَكُمُ ٱلْأَنْعَكُمُ إِلَّا مَا يُتّلَى

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١١٧٠/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج٢/٢٦٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج٢/٢٦٧.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٢٠٥/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٢٣٢/٢.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج٢/١٢٥٨.

عَلَيْكُمْ أَنَا خَكَنِبُواْ ٱلرِّجْسَ مِنَ ٱلْأَوْثَنِ وَٱجْتَنِبُواْ قَوْلَ ٱلزُّورِ اللَّهُ اللَّورِ اللَّ

وبعض القول سمع وطاعة يرضى به الله ه قال ـ تعالى ـ: ﴿إِنَّمَا كَانَ قُولَ اللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوٓا إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عَلِيَحُكُمُ بَيْنَاهُمُ أَن يَقُولُواْ سَمِعْنَا وَأَطُعْنَا وَأُولَاتِهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ (الْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوّا إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عَلِيَحُكُمُ بَيْنَاهُمُ أَن يَقُولُواْ سَمِعْنَا وَأَطُعْنَا وَأُولَاتِهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ (اللَّهُ وَرَسُولِهِ عَلَي عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَرَسُولِهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَرَسُولِهِ عَلَى اللَّهُ وَرَسُولِهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَرَسُولِهِ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُولِ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الل

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ أَفَكَرُ يَدَّبَرُواْ الْقَوْلَ أَمْ جَآءَهُم مَّا لَرْ يَأْتِ ءَابَآءَهُمُ الْأَوَلِينَ الْ

والله - سبحانه - يعلم ما قلب القائل. قال - تعالى -: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ فَإِذَآ أُوذِي فِ ٱللَّهِ جَعَلَ فِتُ نَةَ ٱلنَّاسِ كَعَذَابِ ٱللَّهِ وَلَبِن جَآءَ نَصَّرُ مِّن رَبِّك لَيَقُولُنَّ إِنَّا كُنَا مَعَكُمُ أُولَيْسَ ٱللَّهُ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ ٱلْعَلَمِينَ (اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَعَكُم أُولَيْسَ ٱللَّهُ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ ٱلْعَلَمِينَ (اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَعَكُم أُولَيْسَ اللَّهُ مِا فِي صُدُورِ ٱلْعَلَمِينَ (اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُوالِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُلْلُلُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلِمُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُلُولُ اللَّهُ ا

ورصد الله \_ سبحانه \_ ما يقوله المنافقون. قال \_ تعالى \_: ﴿ وَإِذْ يَقُولُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَإِلَّا غُرُورًا ﴿ اللَّهِ اللَّاحِزابِ]. (٥)

كما أشار لبعض المؤمنين وما قالوا ومنهم مؤمن آل فرعون. قال ـ تعالى ـ: ﴿ فَسَتَذُكُرُونَ مَا أَقُولُ لَكُمُ مَ وَأُفْرِضُ أَمْرِى إِلَى ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ بَصِيرُ بِٱلْعِبَادِ ﴿ فَسَتَذَكُرُونَ مَا أَقُولُ لَكُمُ مَ وَأُفْرِضُ أَمْرِى إِلَى ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ بَصِيرُ بِٱلْعِبَادِ ﴿ فَسَتَذَكُرُونَ مَا أَقُولُ لَكُمُ مَ وَأُفْرِضُ أَمْرِى إِلَى ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ بَصِيرُ بِٱلْعِبَادِ ﴿ فَالَا عَافِرا. (١)

\* \* \* \* \*

(۱) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٢٧٢/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٣٤١/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٣٠٠/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٤٣٠/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٤٨٦/.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٦٤٢/٢.

## الفصاحة والبلاغة والبيان،

الفصاحة: خُلوصٍ في شيءٍ، ونقاء من الشَّوب، من أفْصَعَ الصَّبع، إذا بدا ضوؤه. وكلُّ وَاضِعٍ: مُفْصِعٌ. ورجلٌ فصيع وكلامٌ فصيع، أي: بليغ. ولِسانٌ فصيع، أي: طُلْقٌ. الفصاحة في الكلام وُضوحه، وجمال ألفاظه، ومناسبتها، وسهولتها، ومناسبة استِعْمالها.(۱)

والفَصاحة جمال يكون في المُتكلِّم وفي الكلام، ويقال: كلُّ ناطقٍ فَصيح، وما لا ينطِقُ فهو أَعْجَمُ. وفَصُحَ الأَعْجَم، تكلَّم بالعَرَبِيَّة وفُهِم عنه. وأَفْصَحَ، تكلَّم بالفَصَاحة. وفَصُحَ الرَّجل وتَفَصَّحَ: إِذَا كَانَ عَرَبِيَّ اللِّسان متقن الحديث فازداد فَصاحة. (٢)

ويقال للرجل الأعجمي "أفصح بالعربية" إذا أتقنها وأجادها. والفُصِيح هو اللهظ الحَسن، المألوف في الاستعمال، بشرط أن يكون معناه المفهوم منه صحيحًا حسنًا. (٢)

وهي ملكة يُقتدر بها على التَّعبير عن المقصود بلفظ فُصِيح.

وفَصَاحة الكلام: تعني سلامته ووضوح مفُرداته ممًّا يُفهم معناه. (٤)

<sup>(</sup>١) انظر: الجوهري، الصحاح، ج١/ ٣٩١؛ ابن منظور، لسان العرب، ج٢/ ٥٤٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: الزبيدي، تاج العروس، ج١٩٦/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن منظور لسان العرب، ج٢/٥٤٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: انظر: الجوهري، الصحاح، ج١/١٩٩؛ ابن منظور، لسان العرب، ج٢/٥٤٤؛ ابن عبد ربه، العقد الفريد، ج٢/٢٧٢.

وردت لفظة أفصح في القرآن الكريم عند الحديث عن موسى وهارون، قال ـ تعالى ـ: ﴿ وَأَخِى هَـُرُونُ هُوَ أَفْصَحُ مِنِى لِسَـانًا فَأَرْسِلَهُ مَعِيَ رِدْءًا يُصَدِّقُنِيَّ إِنِّ أَخَافُ أَن يُكَذِّبُونِ ﴿ القصص اللهِ القصص اللهِ القَصص اللهِ عَلَى اللهِ القصص اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ القصص اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ال

وقد قال ﷺ متحدثًا عن فصاحته: ((أنا أفصح العرب بيد أني من قريش واسترضعت في بنى سعد)).(٢)

البلاغة: البلاغة في اللغة هي إيصال المعنى المراد كاملاً إلى المتلقي، وتحقيق المراد منه أفضل الصور وبوضوح وإقناع وتأثير مميز، بعيدًا عن التعقيد، سواء أكان حديثًا أم كتابة. والبليغ هو القادر على الإقناع والتأثير. (7)

والبلاغة علم من علوم اللغة العربية، أُلفت فيه العديد من الكتب، وتناوله الأدباء عبر العصور وقعَّدوا له، ودرس كعلم متصل بالعربية للمتخصصين بها. وما ألف فيه من الكتب أكثر من أن تحصى.(٤)

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير تفسيره، ج١٤١٦/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن هشام، السيرة النبوية، ج١/١٥٣؛

وانظر: الدرر السنية، نماذج من فصاحة النبي ﷺ يق موقع، https://www.dorar.net/akhlaq

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن منظور لسان العرب، ج١٨/٧؛ الجوهري، الصحاح، ج١٣١٦/٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: عبد القاهر بن عبد الرحمن بن محمد الجرجاني النحور، (ت، ٤٧٤هـ)، أسرار البلاغة، جدة والقاهرة: مطبعة المدنى (د. ت)؛

القزويني: ابن عمر بن أحمد بن محمد (ت، ٧٣٩هـ)، جلال الدين محمد بن عبد الرحمن، الإيضاح في علوم البلاغة والمعاني والبديع، بيروت لبنان: دار الكتب العلمية ١٤٢٤هـ؛

جار الله أبي القاسم محمود بن عمر الزمخشري (ت، ٥٢٨هـ)، أساس البلاغة، بيروت لبنان: دار الكتب العلمية ١٤١٩هـ.

وقد جمع الله لرسوله بين البيان والبلاغ، قال ـ تعالى ـ: ﴿ وَإِن تُكَذِّبُواْ فَقَدُ كَالَّهُ مُن مِّن قَبْلِكُم ۗ وَمَا عَلَى ٱلرَّسُولِ إِلَّا ٱلْبَكَعُ ٱلْمُبِيثُ ﴿ العنكبوت]. (١)

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ وَمَا عَلَيْ نَاۤ إِلَّا ٱلْبَلَغُ ٱلْمُبِيثُ ١٠٠٠ ﴾ [يس]. (٢)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ فَإِنْ أَعْرَضُواْ فَمَا أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ۚ إِنْ عَلَيْكَ إِلَا ٱلْبَكَثُمُّ وَإِنَّا إِذَا أَذَقَنَا ٱلْإِنسَىٰنَ مِنَّا رَحْمَةَ فَرِحَ بِهَا ۚ وَإِن تُصِبْهُمْ سَيِتَتُهُ ۚ بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيهِمْ فَإِنَّ ٱلْإِنسَىٰنَ كَفُورٌ ﴿ الشورى!. (")

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَأَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ ۚ فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَإِنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَكُعُ ٱلْمُبِينُ ﴿ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ ۚ فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَإِنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَكُعُ ٱلْمُبِينُ ﴿ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولِنَا اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

وقال \_ تعالى \_: ﴿ إِلَّا بَلَغَا مِنَ ٱللَّهِ وَرِسَالَتِهِ ۚ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ، فَإِنَّ لَهُ، نَارَجَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبَدًا (٣٣) ﴾ [الجن]. (٥)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ فَإِنْ حَآجُوكَ فَقُلْ أَسْلَمْتُ وَجْهِى لِلَّهِ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِ ۗ وَقُل لِلَّذِينَ أُوتُواُ ٱلْكِتَبَ وَٱلْأُمْتِينَ ءَأَسُلَمْتُمْ ۚ فَإِنْ ٱسْلَمُواْ فَقَدِ ٱهْتَكُوا ۗ قَالِت تَولَوا فَإِنَّ مَا عَلَيْكَ ٱلْبَلَغُ ۗ وَٱللَّهُ بَصِيرًا بِٱلْعِبَادِ ﴿ آَلُ عَمران]. (١)

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير تفسيره، ج١٤٣١، ١٤٣٢.

<sup>(</sup>۲) انظر: ابن كثير تفسيره، ج١٥٦٥/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن كثير تفسيره، ج١٦٧٤/، ١٦٧٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن كثير تفسيره، ج١٨٨١/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن كثير تفسيره، ج٢/١٩٢٧، ١٩٢٨؛ رواه البخاري في صحيحه، كتاب الطب، باب إن من البيان لسحرًا؛ ومسلم في صحيحه، كتاب الجمعة، باب تخفيف الصلاة والخطبة، ج١٢/٣.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير تفسيره، ج١/٣٥٧، ٣٥٨.

وقال \_ تعالى \_: ﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَاحْذَرُوا ۚ فَإِن تَوَلَّيْتُم ۚ فَأَعْلَمُوٓا أَنَّ مَا عَلَىٰ رَسُولِنَا ٱلْبَلَخُ ٱلْمُبِينُ ﴿ الْمَاتَدة].(١)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ هَنَا بَكَنُّ لِلنَّاسِ وَلِيُنذَرُواْ بِهِ وَلِيَعْلَمُوَاْ أَنَّمَا هُوَ إِلَهُ وَحِدُّ وَلِيَذَّكُرَ أُولُواْ ٱلْأَلْبَبِ ﴿ اللَّهِ ﴾ [إبراهيم]. (٢)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي ٱلزَّبُورِ مِنْ بَعَدِ ٱلذِّكْرِ أَنَّ ٱلْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِيَ ٱلصَّلِحُونَ ﴿ الْأَرْضَ إِنَّ فِي هَلَذَا لَبَلَاغًا لِقَوْمٍ عَلِيدِينَ ﴿ الْأَرْضَ وَمَا أَرْسَلُنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَلَمِينَ ﴿ الْأَنْبِياءًا. (٢)

البيان: هو الإيضاح بفصاحة استبان ظهر وبان، ووضحت معالمه لسامعه، وأبان عنه ولم يعد خفيًا ومشكلاً، (ن) وقد وردت لفظة البيان وتأثير في قوله الذي رواه البخاري في صحيحه: ((إن من البيان لسحرًا)).(٥)

كما قال ـ تعالى ـ: ﴿ وَكَذَالِكَ نُفَصِّلُ ٱلْآيكتِ وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيلُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ ١٠٠٠ الأَنعامِ]. (١)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ الرَّ تِلُكَ ءَايَنَتُ ٱلْكِنْبِ ٱلْمُبِينِ ﴿ الْهُ اليوسفا. (٧) كَال الصافات. (٨)

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن کثیر تفسیره، ج۱/۲۶۸، ۱۶۸.

<sup>(</sup>۲) انظر: ابن كثير تفسيره، ج١٠٤١/٢.

<sup>(</sup>۳) انظر: ابن *ڪثير تفسيره*، ج١٢٥٦/، ١٢٥٧.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن منظور لسان العرب، ج٦٢/١٣؛ الجوهري، الصحاح، ج٢٠٨٣٥.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الطب، باب إن من البيان لسحرًا؛ ومسلم في صحيحه، كتاب الجمعة، باب تخفيف الصلاة والخطبة، ج١٢/٣.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير تفسيره، ج١/٦٨٧.

<sup>(</sup>۷) انظر: ابن كثير تفسيره، ۹۷٤/۱.

<sup>(</sup>A) انظر: ابن ڪثير تفسيره، ج١٥٩٤/٢.

والفصاحة والبلاغة والبيان عند العرب: أن تأتي بالمعاني الكثيرة في القليل من الألفاظ المؤثرة المفهومة. وكان العرب يهتمون بالكلمة ويحفظونها، فلم يكن لهم في مجال الإعلام غيرها. وكانت أميّتُهم تدفعهم دومًا إلى إتقان الكلمة والتدقيق في بلاغة القول، فاتّصفوا بقوة الألفاظ ودقتها، وتحرّوا أشكالها ودلائلها، وبرعوا في فنونها.(۱)

وعند أهل اللغة تتداخل الكلمات الثلاث. ويمكن أن يحلَّ بعضها محل بعض أن يقال رجل صاحب بيان أو بلاغة أو فصاحة. (٢)

وقد فضَّل السادة والأغنياء من أهل مكة أن يُرسلوا أبناءهم وأحفادهم الله البادية؛ ليتعلموا اللهجة السليمة والنطق الصحيح. وهكذا فعل عبدالمطلب سيد قريش، فأرسل حفيده محمدًا همنذ ولادته إلى بادية بني سعد، فسمع اللسان العربي الفصيح، وتربَّى عليه، فصار أفضل العرب لهجة، وأكثرهم بلاغة وقدرة على التعبير، فكان شي يتكلم بفصاحة العرب وبلاغتهم، بل قد فاقهم في ذلك.

وعلم البيان اصطلاحًا هو أحد علوم البلاغة في اللغة العربيّة، وهو يعني الوضوح، والإفصاح، وإظهار المقصود بأبلغ لفظ، حتى تظهر الحقيقة لكل سامع، بالإضافة إلى تعريفه من علماء اللغة بأنّه: "العلم الذي يُعرف به إيراد المعنى الواحد بطرق مختلفة في وضوح الدلالة عليه". وذلك يعني أنّ هذا العلم يحتوي على مجموعة من القواعد المُستخدمة لإيصال المعنى الواحد بطرق

<sup>(</sup>١) انظر: الجاحظ، البيان والتبيين، ج١/٧٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: صالح بن حميد وآخرين، نضرة النعيم، ج٣/٨٧٨.

وفنون مختلفة، مثل استخدام فنّ التشبيه أو الاستعارة، أو المجاز أو الكناية.(١)

وعلم البيان جزء من علم البلاغة النابع من علوم اللغة العربية، أُلفت فيه العديد من الكتب. منها البيان والتبيين للجاحظ. (٢)

منطقه ﴿ محكم مليئ بالبلاغة والفصاحة والبيان وهي من صفات منطقه ﴿ ، وقد أُلفت في ذلك العديد من الكتب مما يصعب حصره ، كما وقف شراح الحديث عند ما تميز به كلام النبي ﴿ . ")

في عدد من الكتب وجمعت بعض الأحاديث ذات البلاغة المميزة من سنته الله ما جمعه ابن رجب الحنبلي في كتابه: (جامع العلوم والحكم في شرح خمسين حديثًا من جوامع الكلم).(٤)

وقد بدا أثر القرآن الكريم في حديثه وأسلوبه وبيانه وفصاحته واضحًا جليًا، حيث ارتقى البيان النبوي وصار في قمة البيان البشري، ولهذا الارتقاء أسباب، أبرزها أنه تنزل عليه القرآن، وأكثر الناس فهمًا له وعملاً به والقرآن الكريم فضل الله العظيم، الذي منحه في نبيه في: ﴿وَأَنزَلَ اللهُ

<sup>(</sup>۱) انظر: هارون عبد الرزاق، حسن الصياغة في فنون البلاغة، المطابع الأميرية ببولاق، مصر، ۱۸۹۸م؛ والجاحظ، البيان والتبيين، ج۱۵۰۱؛ بسيوني عبد الفتاح فيود، علم البيان، مؤسسة المختار للنشر والتوزيع، صفحة ۱۳ ـ ۱۲. نقلاً عن موقع (موضوع ما هو علم البيان) https://mawdoo.com بتاريخ: ۱٤٤٢/۲/۱۱هـ.

<sup>(</sup>٢) انظر: أبي عثمان عمرو بن بحر الجاحظ، البيان والتبيين، لبنان: دار إحياء التراث ١٩٦٨م.

<sup>(</sup>٣) انظر: مثال لذلك، بسيوني عبد الفتاح فيود، البيان النبوي. تأملات بلاغية في الهدي النبوي، ط١٠ ـ القاهرة: مؤسسة المختار ١٤٤٠هـ.

<sup>(</sup>٤) انظر: الحافظ زين الدين أبي الفرج عبد الرحمن بن سهاب الدين بن رجب الحنبلي، جامع العلوم والحكم في شرح خمسين حديثًا من جوامع الكلم، تحقيق ماهر ياسين بن فحل، ط٢ ـ القاهرة: الدار العالمية للنشر ١٤٣٧هـ.



عَلَيْكَ ٱلْكِنَابَ وَٱلْحِكُمَةَ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ ۚ وَكَانَ فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا اللهِ ﴾ [النساء].(')

قال هي عن نفسه: ((أوتيت جوامع الكلم))، ('' ولم يكن هذا القول افتخارًا منه هي، وإنما تقريرًا لحقيقة ثابتة عرفها كل من عرف ما نُقل عنه من روايات وأحاديث.

وقد قال ﴿: ((إن من البيان لسحرًا، وإن من الشعر لحكمة)). (٢) كما قال ؛: ((إن من الكلام سحرًا)). (٤)

ويلتقي كلامه ﴿ بالفطرة النقية التي فُطر ﴿ عليها. مع أنه ﴾ ابن البيئة العربية التي نشأ فيها.

ومن بلاغته الها أنه لم يكن يسترسل في حديثه بطريقة تعوق المستمع عن وعي ما يسمع، بل كان يترسل، كما تصف عائشة الها حديثه بقولها: ((إن رسول الله الها لم يكن يسرد الحديث كسردكم)).(٥)

عن أنس هُ قال: ((لم يكن رسول الله هُ فاحشًا ولا لعّانًا ولا سبّابًا، كان يقول عند المعتبة ما له ترب جبينه)).(١)

<sup>(</sup>۱) انظر: بسيوني فيود، من البيان النبوي الشريف، ص ٥٤٣؛ وانظر: ابن كثير في تفسيره، ج١/١٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب تعبير الرؤيا، باب المفاتيح في اليد، ج١٦/٨.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الطب، باب إن من البيان لسحرًا؛ ومسلم في صحيحه، كتاب الجمعة، باب تخفيف الصلاة والخطبة، ج١٢/٣.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبراني في المعجم الكبير، ج٤/٢٨، ح برقم: ٧٥٥٩.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري في صحيحه، كتاب المناقب، باب صفة النبي ﴿ ، ج١٦٨/٤.

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري في صحيحه، باب ما ينهى من السباب واللعان، ج٧٤٨.

كان الله يتحدث بأسلوب يجعل مقاله في غاية الإفصاح والإبانة، ولا يعوق المستمع عن سماع ما يقول ووعيه. ومن ذلك أنه كان يكرر الكلمة ثلاثًا، فعن أنس الله عن النبي الله: ((أنه كان إذا سلَّم سلَّم ثلاثًا، وإذا تكلم بكلمةٍ أعادها ثلاثًا)).(()

وكان بعيدًا عن مواطن الهرج واللغو والحديث بما لا يفيد، فعائشة ها قالت عنه ها: ((لم يكن فاحشًا ولا متفحشًا، ولا صخابًا في الأسواق، ولا يجزي بالسيئة السيئة، ولكن يعفو ويصفح)).(٢)

وقد ذمَّ هُ من يتكلفون في الحديث، فعن جابر هُ أن رسول الله هُ قال: ((إن من أحبكم إليَّ وأقربكم مني مجلسًا يوم القيامة أحاسنكم أخلاقًا. وإن أبغضكم إليّ وأبعدكم مني مجلسًا يوم القيامة الثرثارون والمتشدقون والمتفيهقون)). قالوا: يا رسول الله قد علمنا الثرثارون والمتشدقون فما المتفيهقون؟ قال: ((المتكبرون)).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في صحيحه كتاب العلم، باب من أعاد الحديث ثلاثًا ليفهم عنه، ج١/٣٢؛ ومسلم في صحيح، كتاب فضائل الصحابة رضي الله تعالى عنهم، باب من فضائل أبي هريرة الدوسي الله عنهم، المرابعة عنهم، المرابع

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي في سننه، كتاب البر والصلة، باب ما جاء في خلق النبي ﴿ ، ج٣٦٩/٤٤، ح برقم: ٢٠١٦؛ ورواه أحمد في مسنده، ج٢٣٦/٦.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في صحيحه، كتاب المناقب، باب صفة النبي ﴿ ، ج١٦٨/٤.

<sup>(</sup>٤) حسنه الألباني في السلسلة الصحيحة، ج٢/٤١٨، ح برقم: ٧٩١؛ وانظر: تعليق الجاحظ على الحديث في: البيان والتبيين، ج١٣٤/؛ وابن أبي الدنيا، كتاب الصمت وأدب اللسان، بيروت: دار الغرب الإسلامي ١٤٠٦هـ.

west toon

كان ﴿ ((طويل السكوت، لا يتكلم في غير حاجة، يفتتح الكلام ويختمه بأشداقه، ويتكلم بجوامع الكلم...، لا يتكلم فيما لا يعنيه، ولا يتكلم إلا فيما يرجو ثوابه. وكان يخطب في كل وقت بما تقتضيه حاجة المخاطبين، ومصلحتهم)).(()

ومتابعة خطب النبي الله المتعددة والمنقولة عنه تبين عن فصاحته وجزالة ألفاظه وبالاغتها. (٢)

وقد تبارى العلماء والبلغاء في وصف فصاحته وبلاغته ... وقد قال له أصحابه ما رأينا الذى هو أفصح منك فقال : ((وما يمنعنى وإنما أنزل القرآن بلساني لسان عربي مبين)). وقال مرة أخرى: ((أنا أفصح العرب بيد أنى من قريش ونشأت في بنى سعد)). (") ويكفينا من ذلك كله قوله ((أعطيت جوامع الكلام)). (ا

لقد جمع الله له بذلك بين قوة عارضة البادية وجزالتها ونصاعة ألفاظ الحاضرة ورونق كلامها إلى التأييد الإلهي الذي مدده الوحى الذي لا يحيط

(۱) انظر: https://www.alukah.net/

<sup>(</sup>٢) انظر خطبه ﴿ فِي حجة الوداع، وخطبه قبيل وفاته ﴾ في القسم الرابع من كتابي: (رسول الله وخاتم النبيين)؛

وانظر: السيد أحمد الهاشمي، جواهر الأدب في أدبيات وإنشاء لغة العرب، بيروت: دار الفكر (د.ت)، ج/١٠٩/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن منظور لسان العرب، ج٢/٥٤٤؛ الجوهري، الصحاح، ج١/١٩٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: رواه مسلم في صحيحه، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب الصلاة في ثوب واحد وصفه لُبْسِهِ، ج٢/٢٤، ٦٥؛ ورواه البخاري في صحيحه، كتاب الجهاد والسير، باب قول النبي في نصرت بالرعب مسيرة شهر، ج١٢/٤. بلفظ "بعثت بجوامع الكلم"؛ وانظر: موقع الألوكة: //www.alukah.net/ بتاريخ: ١٤٤٢/٢/١٢هـ.

بعلمه بشر. وقالت أم معبد في وصفها له: ((حلو المنطق فصل لا نزر ولا هذر كأن منطقة خرزات نظمن)).(١)

ومن أفضل ما قيل في ذلك ما سجله يراع الجاحظ رائد البلاغة العربية وأستاذها؛ إذ يقول في كتابه البيان والتبيين: (وأنا ذاكرٌ بعد هذا فنًا آخر من كلامه هي، وهو الكلام الذي قلّ عدد حروفه وكثر عدد معانيه، وجلّ عن الصنّعة، ونُزِّه عن التكلف، وكان كما قال الله تبارك وتعالى: قل يا محمد: "وما أنا مِنَ المتَكلف، وكان فكيف وقد عابَ التشديق، وجانب قل يا محمد: "وما أنا مِنَ المتَكلفين". (") فكيف وقد عابَ التشديق، وجانب أصحاب التعقيب، واستعمل المبسوط في موضع البسط، والمقصور في موضع القصر، وهَجَر الغريبَ الوحشيّ، ورغِبَ عن الهجين السُّوقيّ، فلم ينطِقُ إلا عن ميراثِ حكمةٍ، ولم يتكلّم إلا بكلام قد حُفَّ بالعصمة، وشيئد بالتأييد، ويُسرِّ بالتوفيق، وهو الكلامُ الذي ألقى الله عليه المحبّة، وغشّاهُ بالقبول، وجمع له بين المهابة والحلاوة، وبَيْن حُسنِ الإفهام، وقلّة عدد الكلام، مع استغنائه عن إعادته، وقِلّةٍ حاجة السامع إلى معاودته، لم الكلام، مع استغنائه عن إعادته، وقلّة حاجة السامع إلى معاودته، لم تسقط له كلمة، ولا زلّت به قدرم، ولا بارت له حجّة، ولم يَقُم له خصم، ولا أفحمه خطيب، بل يبذُ الخُطَبَ الطّوال بالكلم القصار ولا يَلتمِس إسكات أفحمه خطيب، بل يبذُ الخُطَبَ الطّوال بالكلم القصار ولا يَلتمِس إسكات

<sup>(</sup>۱) انظر كتابي: (رسول الله وخاتم النبيين)، القسم الثاني؛ وانظر: الحكم على روايات أم معبد، د. أكرم العُمري، السيرة النبوية الصحيحة،

<sup>(</sup>٢) (المزهر في علوم اللغة وأنواعها) للسيوطي، ج١/ ١٦٥. (نقلاً عن موقع الدرر السنية، https://www.dorar.net/akhlaq بتاريخ: ١٤٤٢/٢/١٠هـ).

<sup>(</sup>٣) فيه من قوله - تعالى -: ﴿ قُلْ مَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُتَكَلِّفِينَ ﴾ [ص].

actives.

الخصم إلا بما يعرفه الخصم، ولا يحتجُّ إلا بالصدق، ولا يطلب الفَلْج إلا بالحق، ولا يستعين بالخِلابة، ولا يستعمل المواربة، ولا يهمِز ولا يَلْمِز، ولا يُبْطِيءُ ولا يَعْجَل، ولا يُسهِب ولا يَحْصَر، ثم لم يَسمْع الناسُ بكلامٍ قَطَّ أعمَّ نفعًا، ولا أقصد لفظًا، ولا أعدل وزنًا، ولا أجمل مذهبًا، ولا أكرم مطلبًا، ولا أحسن موقعًا، ولا أسهل مخرجًا، ولا أفصح معنى، ولا أبين في فحوى، من كلامه هيكثيرًا).(١)

وقال القاضي عياض: (وأما فصاحة اللسان وبلاغة القول فقد كان هي من ذلك بالمحل الأفضل، والموضع الذى لا يجهل سلاسة طبع، وبراعة منزع، وإيجاز مقطع، ونصاعة لفظ، وجزالة قول، وصحة معان، وقلة تكلف. أوتى جوامع الكلم، وخص ببدائع الحكم، وعلم ألسنة العرب، فكان يخاطب كل أمة منها بلسانها، ويحاورها بلغتها، ويباريها في منزع بلاغتها، حتى كان كثير من أصحابه يسألونه في غير موطن عن شرح كلامه وتفسير قوله).(\*)

وقد ذكر مصطفى صادق الرافعي: (أن البيان النبوي انفرد عن غيره بأسباب طبيعية فيه. فهو من جهة اللغة مسدد اللفظ، محكم الوضع جزل التركيب، متناسب الأجزاء في تأليف الكلمات، فخم الجملة، واضح الصلة بين اللفظ ومعناه ... ثم لا ترى فيه حرفًا مضطربًا، ولا لفظة مستدعاة لمعناها ومستكرهة عليه، ولا كلمة غيرها أتم منها. وهو من جهة البيان

<sup>(</sup>١) انظر: الجاحظ، البيان والتبيين، ج٢/٤٤؛

وانظر: موقع الألوكة: //www.alukah.net/ بتاريخ: ١٤٤٢/٢/١٢هـ؛

وانظر: موقع صيد الفوائد، http://www.saaid.net/mohamed بتاريخ: ١٤٤٢/٢/١١هـ.

<sup>(</sup>٢) انظر: القاضي عياض، الشفاء بتعريف حقوق المصطفى، ج١/٧٠.

تراه حسن المغزى بيَّن الجملة، واضح التفصيل، ظاهر الحدود، جيد الوصف، متمكن المعنى، واسع الحيلة في تصريفه، بديع الإشارة، غريب اللمحة، ناصع البيان، ثم لا ترى فيه إحالة ولا استكراهًا، ولا ترى اضطرابًا ولا خطلاً ولا استعانة من عجز ولا توستُّعًا من ضيق ولا ضعفًا في وجه من الوجوه أضف إلى هذا سمو المعنى وفصل الخطاب والتصرف في كل طبقات الكلام، ليجتمع من هذا وما إليه نسق في البلاغة يجمع الخالص من سر اللغة ومن البيان ومن الحكمة).(١)

ومما قاله الجاحظ عن بلاغته ﴿ وكلامه: (هو الكلام الذي قل عدد حروفه، وكثرت معانيه، وجلَّ عن الصنعة، ونزه عن التكلف.. وهو الكلام الذي ألقى الله عليه المحبة. وغشًاه بالقبول، وجمع له بين المهابة والحلاوة، وبين حسن الإفهام، وقلة عدد الكلام.

لم تسقط له كلمة، ولا زلت به قدم، ولا بارت له حجة، ولم يقم له خصم، ولا أفحمه خطيب، بل يبذ الخطب الطوال بالكلم القصار.

ولم يسمع الناس بكلام قط أعم نفعًا، ولا أقصد لفظًا، ولا أعدل وزنًا، ولا أجمل مذهبًا، ولا أكرم مطلبًا، ولا أحسن موقعًا، ولا أسهل مخرجًا، ولا أفصح معنى ولا أبين في فحوى، من كلامه (١).(٢)

<sup>(</sup>۱) انظر: مصطفى صادق الرافعي، كتاب إعجاز القرآن والبلاغة النبوية ـ نسق البلاغة النبوية ـ طله ـ بيروت: دار الكتاب العربي ١٤٢٥هـ/ ٢٠٠٥م؛

وانظر: موقع صيد الفوائد، http://www.saaid.net/mohamed.

<sup>(</sup>٢) انظر: البيان والتبيين، للجاحظ، ج٢/٤٤.



وهناك شواهد كثيرة في حياته تدل على معرفة فصحاء العرب وخبراء البيان عندهم بفصاحته وبلاغته في قضة إسلام ضماد، وهو شاهد من الواقع المعاصر له في.

روى ابن عباس ﷺ: (أن ضمادًا قدم مكة ـ وكان من أزد شنوءة ـ وكان يرقي من هذه الريح).(١)

فسمع سفهاء من أهل مكة يقولون: إن محمدًا مجنون، فقال: لو أني رأيت هذا الرجل لعل الله يشفيه على يديّ. قال: فلقيه، فقال: يا محمد، إني أرقي من هذه الريح، وإن الله يشفي على يدي من شاء، فهل لك؟ فقال رسول الله هذه (إن الحمد لله، نحمده ونستعينه، من يهد الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمدًا عبده ورسوله، أما بعد)).

قال: فقال: أعد علي كلماتك هؤلاء، فأعادهن عليه رسول الله ها ثلاث مرات. قال: فقال: لقد سمعت قول الكهنة، وقول السحرة، وقول الشعراء، فما سمعت مثل كلماتك هؤلاء، ولقد بلغن ناعوس البحر (٢) قال: فقال: هات يديك أبايعك على الإسلام، قال: فبايعه. (٦)

وكانت تلك الكلمات مقدمة لما كان الله يريد قوله من الدعوة إلى الله الله الله عنها كلامًا لم يسمع مثله من قبل فكان مقنعًا له بنبوة رسول الله الله فآمن.

كانوا يوصون كل زائر لمكة ألا يستمع لمحمد ، لكي لا يؤثر عليه.

<sup>(</sup>١) انظر: مسلم في صحيحه، كتاب الجمعة، باب تخفيف الصلاة والجمعة، ج١١/٣، ١٢.

<sup>(</sup>٢) أي عمقه ولجته. انظر: الفيروز آبادي، القاموس المحيط، ج٦٣٣/٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: مسلم في صحيحه، كتاب الجمعة، باب تخفيف الصلاة والخطبة، ج١١/٣، ١٢.

فكان الطفيل بن عمرو الدوسي يُحدِّث (أنه قدم مكة ورسول الله الله بها، فمشى إليه رجال من قريش، وكان الطفيل شريفًا شاعرًا لبيبًا، فقالوا: يا طفيل! إنك قدمت بلادنا، وهذا الرجل بين أظهرنا، قد عضل بنا وفرّق جماعتنا، وإنما قوله كالسحر، يفرق بين الرجل وبين أبيه، وبين الرجل وبين أخيه، وبينه وبين زوجه، وإنما نخشى عليك وعلى قومك، فلا تكلمه ولا تسمع منه. قال: فو الله ما زالوا بي حتى أجمعت أن لا أسمع منه شيئًا ولا أكلمه، حتى حشوت أذنى قطنًا؛ فُرَقًا أن يبلغني من قوله، وأنا أريد أن لا أسمعه. قال: فغدوت إلى المسجد؛ فإذا رسول الله ﷺ قائمً يصلي عند الكعبة، قال: فقمت قريبًا منه، فأبى الله إلا أن يُسمعنى قوله، فسمعت كلامًا حسنًا، قال: فقلت في نفسى: واثكل أمى! والله إنى لرجل شاعر لبيب، ما يخفى على الحسن من القبيح، فما يمنعني أن أسمع هذا الرجل ما يقول! إن كان الذي يأتي به حسنًا قبلته، وإن كان قبيحًا تركته. قال: فمكثت حتى انصرف رسول الله ﷺ إلى بيته، فتبعته، حتى إذا دخل بيته دخلت عليه، فقلت: يا محمد! إن قومك قالوا لى كذا وكذا، ثم إن الله أبى إلا أن أسمع قولك، فسمعت قولاً حسنًا، فأعرض علىَّ أمرَك قال: فعرض عليَّ الإسلام، وتلا عليَّ القرآن، وقال: فو الله ما سمعت قولاً قط أحسن منه، ولا أمرًا أعدل منه، فأسلمتُ).(١)

ووقد تميز أسلوب النبي الله في خطبه وكلماته ومواعظه بسهولة اللفظ وبلاغة المعنى، فكانت ألفاظه سهلة سلسة، وكان يترك دائمًا الألفاظ

<sup>(</sup>۱) انظر: صحيح مسلم عن الطفيل هو في كتاب الإيمان، باب الدليل على أن قاتل نفسه لا يكفر، ج١/٧٠؛ كتاب فضائل الصحابة رضي الله تعالى عنهم، باب من فضائل غفار وأسلم وجهينة وأشجع ومزينة وتميم وطيئ، ج١/١٨٠؛ وأيضًا صحيح البخاري، كتاب الدعوات، باب الدعاء للمشركين ج١٦٥/٠؛

وانظر كتابي: (رسول الله وخاتم النبيين)، إسلام الطفيل بن عمرو الدوسي، القسم الأول.

المهجورة والغريبة في اللغة؛ ليفهم كلامَه كلُّ سامع، وليحفظ من كان في حفظه صعوبة.(١)

وكلامه ﷺ يجرى مضرب الأمثال بين العرب، لما حوى من تلك المعانى الكبيرة، في كلمات معجزات قليلة، ونضرب لذلك مثلا بحديث موجز يقول فيه: ((لا ضرر ولا ضرار)).(٢)

وقد أوتى ﷺ جوامع الكلم، وهي اجتماع المعاني الكبار في الكلمات القصار، حيث جمع علومًا كاملة في جمل قصيرات.

وقد أخبر الله الخاصية عن نفسه، ولم يَرُدُّها لقدرة ذاتية فيه، بل نسب الفضل فيها لربه الذي رزقه بها، وأكرمه بها؛ فقال: ((وأعطيت جوامع الكلم)).<sup>(۳)</sup>

وفسَّر شُرَّاح الحديث جوامع الكلم بأنها: (الكلام الموجز القليل، اللفظ

الكثير المعنى).(٤)

<sup>(</sup>١) انظر: لمتابعة بعض خطب النبي ﷺ (أحمد زكى صفوت، جمهرة خطب العرب، الجزء الأول، العصر الجاهلي وصدر الإسلام)، بيروت: المكتبة العلمية (د. ت)، ج١/١٤٧ ـ ١٧٧؛ وانظر: ابن القيم زاد المعاد، ج١/١٨٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: أحمد في مسنده، ج٥/٣٢٦؛ ورواه ابن ماجه في سننه، كتاب الأحكام، باب من بنی فے حقه ما یضر جاره، ج۲/٤٨٤، ح برقم: ٢٣٤١، ٢٣٤١.

<sup>(</sup>٣) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب الجهاد والسير، باب قول النبي ﷺ نُصرت بالرعب مسيرة شهر، ج١٢/٤؛ ورواه مسلم في صحيحه، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب الصلاة في ثوب واحد وصفة لبسه، ج١٤/٢ ـ ٦٥.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الجهاد والسير، باب قول النبي ﷺ نُصرت بالرعب مسيرة شهر، ج١٢/٤؛

ومسلم في صحيحه، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب الصلاة في ثوب واحد وصفة لبسه، ج٢/٢٢، ٥٥.

ومن فَصاحَته أنَّه تكلَّم بألفاظ اقتضبها، لم تُسْمع من العرب قبله، ولم توجد في متقَدِّم كلامها، كقوله: ((مات حَتْفَ أنفه: إذا مات من غير قتل ولا ضرب.(٢)

كان الله يتحدث بأسلوب يجعل مقاله في غاية الإفصاح والإبانة، ولا يعوق المستمع عن سماع ما يقول ووعيه. ومن ذلك: أنه كان يكرر الكلمة حتى تفهم، فعن أنس الله عن النبي الله: ((أنه كان إذا سلَّم سلَّم ثلاثًا، وإذا تكلم بكلمةٍ أعادها ثلاثًا)).(")

ومنها: أنه لم يكن يسترسل في حديثه بطريقة تعوق المستمع عن وعي ما يسمع، بل كان يترسل، وقد لفت ذلك نظر عائشة ها فوصفت حديثه بقولها: ((إن رسول الله ها لم يكن يسرد الحديث كسردكم)).(3)

ومن الأمثلة التي صدرت عنه قوله ﴿: ((حَمِيَّ الوطيس)). (٥)

<sup>(</sup>۱) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب المناقب، باب صفة النبي ، ج٤/١٦٨؛ ورواه مسلم في صحيحه، كتاب فضائل الصحابة ، باب من فضائل أبي هريرة الدوسي ، ج١٦٧/٠.

<sup>(</sup>٢) رواه الهيثمي في مجمع الزوائد، ج٥/٢٧٩.؛ وانظر: الرازي، مختار الصحاح، ص ١٣٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب من أعاد الحديث ثلاثًا ليفهم عنه، ج١/١٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب المناقب، باب صفة النبي ، ج٤/١٦٨؛ ورواه مسلم في صحيحه، كتاب فضائل الصحابة ، باب من فضائل أبي هريرة الدوسي ، باب من المعابد ال

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الجهاد والسير، باب في غزوة حنين، ج١٦٦/٥، ١٦٧.

وقوله ﷺ: ((لا يلدغ المؤمن من جحر مرتين)).(١)

وقوله ﷺ: ((والسعيد من وعظ بغيره)).(٢)

وقوله ﷺ: ((أفضل الصدقة جهد المقل)).(٦)

وقوله ﷺ: ((اليد العليا خير من اليد السفلي)). ﴿ وَالْ

وقوله ﷺ: ((كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل)). (٥)

وقوله ((من ضمن لي ما بين لحييه، وبين رجليه ضمنت له الجنة)).(٢)

وقوله ﷺ: ((لا إيمان لمن لا أمانة له، ولا دين لمن لا عهد له)).(٧)

وقوله ﷺ: ((منهومان لا يشبعان، طالب علم وطالب مال)).(^^

(۱) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الزهد والرقائق، باب لا يلدغ المؤمن من جحر مرتين، ج٨/٢٧٧؛ ورواه البخاري في صحيحه، كتاب الأدب، باب لا يلدغ المؤمن من جحر مرتين، ج١٠٣/٧.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في صحيحه، كتاب القدر، باب كيفية خلق الآدمي في بطن أمه وكتابة رزقه وأجله وعمله وشقاوته وسعادته، ج٨/٤٥.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود في سننه، كتاب الزكاة، باب في الرخصة في ذلك، ص ٢٩١، ح برقم: ١٦٧٧؛ وراه أحمد في مسنده، ج٢٨/٨.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الزكاة، بيان أن اليد العليا خير من اليد السفلى، وأن اليد العليا هي المنفقة وأن السفلى هي الآخذة، ج٩٤/٣؛ وراه البخاري في صحيحه، كتاب الزكاة، باب لا صدقة إلا عن ظهر غنى، ج١١٧/٢، ١١٨.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الرقاق، باب قول النبي الله كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل، ج١٧٠/٧.

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الرقاق، باب حفظ اللسان، ج١٨٤/٧.

<sup>(</sup>٧) رواه أحمد في مسنده، ج١٣٥/٣.

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن عدي في الكامل عن أنس؛ والبزار عن ابن عباس.

acti Ussa

وقوله ﷺ: ((الذنب لا ينسى، والبر لا يبلى، والديان لا يموت، اعمل ما شئت كما تدين تُدان)).(١)

وقوله ﴿: ((العفو لا يزيد العبد إلا عزًا، والتواضع لا يزيده إلا رفعة)). (<sup>(1)</sup> وقوله ﴾: ((المرء كثير بأخيه)). (<sup>(7)</sup>

وقوله ﷺ: ((إنها صفية)).(؛)

وقوله ﷺ: ((من بطأ به عمله لم يسرع به نسبه)).(٥)

وقوله ﷺ: ((البلاء موطن بالمنطق)).(١)

(١) رواه البيهقي في كتاب الزهد والأسماء والصفات عن أبي قلابة.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم في صحيحه، كتاب البر والصلة والأدب، باب استحباب العفو والتواضع، ج٢/٢٧، ورواه الترمذي في سننه، كتاب البر والصلة، باب ما جاء في التواضع، ج٢/٢٧، ح برقم: ٢٠٢٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن عدي في الكامل، وأبو نعيم في الحلية والبيهقي في شعب الإيمان عن ابن مسعود، وصحح البيهقي في شعب الإيمان وقفه (أي صحح أنه موقوف: أي من كلام الصحابي).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الاعتكاف، باب هل يخرج المعتكف لحوائجه، إلى باب المسجد، ج٢/٢٥٧؛ ورواه مسلم في صحيحه، كتاب السلام، باب أنه يستحب لمن رئي خاليًا بامرأة وكانت زوجته أو محرمًا له أن يقول ؛ هذه فلانه، ليدفع ظن السوء به، "إجابة مختصرة وسريعة تمنع الشك وتقطع الطريق على الشيطان" ج٧/٨ ـ ٩ (٢٠٣٨)؛ ورواه الطبراني في المعجم الكبير، ج١/١٨٥٠، ح برقم: ١٩٦٨٦.

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب فضل الاجتماع على تلاوة القرآن وعلى الذكر، ج٨/٧١.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن عدي في الكامل، وأبو نعيم في الحلية والبيهقي في شعب الإيمان عن ابن مسعود، وصحح البيهقي في شعب الإيمان وقفه (أي صحح أنه موقوف: أي من كلام الصحابي).

وقوله ﷺ: ((زر غبًا تزدد حبًا)).(١)

وقال ﷺ: ((صَنَائِعُ الْمَعْرُوفِ تَقِي مَصَارِعَ السُّوءِ، وَصَدَقَةُ السِّرِّ تُطْفِئُ غَضَبَ الرَّبِّ، وَصِلَةُ الرَّحِمِ تَزِيدُ فِي الْعُمُرِ)).(٢)

ومن قوله ﷺ: ((استعينوا على إنجاح حوائجكم بالكتمان، فإن كل ذي نعمة محسود)). (أ) و((نعمتان مغبون فيهما كثير من الناس الصحة والفراغ)). (4)

وقوله ﴿ : ((من شرِّ النَّاسِ منزلةً عندَ اللَّهِ يومَ القيامةِ عبدٌ أَذْهبَ آخرتَهُ بدنيا غيرهِ)).(٥)

كما جمع علم المواريث في الشريعة الإسلامية وهو العلم الفدّ الذي لم يوجد مثيل له، فقال الله : ((ألحقوا الفرائض بأهلها فما بقي فلأوْلى رجل ذَكر)).(1)

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد في مسنده، ج٢/٣٨٩؛ ورواه مسلم في صحيحه، كتاب الزهد والرقائق باب ما بين النفختين، ج٨/٢١؛ ورواه الترمذي في سننه، كتاب الزهد، باب ما جاء في أن الدنيا سجن المؤمن وجنة الكافر، ج٤/٥٦٢، ح برقم: ٢٣٢٤؛ ورواه ابن ماجه في سننه، كتاب الزهد، باب مثل الدنيا، ج٢/١٣٧، ح برقم: ٤١١٣؛

<sup>(</sup>٢) رواه الطبراني في المعجم الكبير عن أبي أمامة، ج٤/٣٥٥، ح برقم: ٧٩٤٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: رواية الطبراني في المعجم الصغير، ص ٥٥٤، ح برقم: ١١٨٦؛ وأبو نعيم، حلية الأولياء، ج٩٦/٦. (وقد ضعفه بعض العلماء)

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الرقاق، باب الصحة والفراغ واللهم لا عيش إلا عيش الآخرة، ج١٦٩/٧، ١٧٠.

<sup>(</sup>٥) رواه ابن ماجه في سننه، كتاب الفتن، باب إذا التقى المسلمان بسيفيهما، ج١٣١٢/٢، ح برقم: ٣٩٦٦.

<sup>(</sup>٦) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب الفرائض، باب ابن عمِّ أحدهما أخ للأم، والآخر زوج، ج٨/٨؛ ورواه مسلم في صحيحه، كتاب الفرائض، باب ألحقوا الفرائض بأهلها فما بقى فلأولى رجل ذكر، ج٥٩/٥، ٦٠.

وقوله ((إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوى)).(١)

ومن بلاغته قوله ﴿: ((مَنْ خَافَ أَدْلَجَ، وَمَنْ أَدْلَجَ بِلَغَ الْمَنْزِلَ)). والإدلاج: السير من أول الليل. (٢)

وقوله ﷺ: ((الحمو الموت))، أي كالموت في خطورة دخوله وما قد يترب على ذلك من مفاسد ومحاذير.<sup>(٣)</sup>

وكذلك قوله ﴿: ((الدين النصيحة)).(٤) و((الظلم ظلمات)).(٥) و((الدال على الخير كفاعله)).(٦) إلى غير ذلك مما ورد على لسانه ﴿، في خطبه وأدعيته ومخاطباته وعهوده، مما لم يسبق إليه.

ومن ألفاظه ﴿ الدقيقة التي جرت على الإلسنة ما روت عائشة ﴿ قالت: (جَاءَتِ امْرَأَةُ رِفَاعَةَ إِلَى النَّهِيِّ ﴿ فَقَالَتْ: كُنْتُ عِنْدَ رِفَاعَةَ، فَطَلَّقَنِي، فَبَتَّ طَلاقِي، فَتَزَوَّجْتُ عبد الرَّحْمَنِ بْنَ الزَّبِيرِ، وَإِنَّ مَا مَعَهُ

<sup>(</sup>۱) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب بدء الوحي، باب كيف كان بدء الوحي إلى رسول الله هي، ج٢/١؛ ورواه مسلم في صحيحه، كتاب الإمارة، باب قوله هي: إنما الأعمال بالنية فأنه يدخل فيه الغزو وغيره، ج٢/٨٤.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي، في سننه، كتاب صفة القيامة، ج١٣٣/٤، ح برقم: ٢٤٥٠.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في صحيحه، كتاب النكاح، باب لا يخلون رجل بامرأة إلا ذو محرم. والدخول على المغيبة، ج١٥٨، ١٥٩؛ ورواه مسلم في صحيحه، كتاب السلام، باب تحريم الخلوة بالأجنبية، والدخول عليه، ج٧/٧.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الإيمان، باب بيان أنه لا يدخل الجنة إلا المؤمنون، وأن محبة المؤمنين من الإيمان وأن إفشاء السلام سبب لحصولها، ج١/٥٣؛ ورواه أبو داود في سننه، كتاب الأدب، ص ٨٩٤، ح برقم: ٤٩٤٤.

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم في صحيحه، كتاب البر والصلة والأدب، باب تحريم الظلم، ج١٨/٨؛ ورواه أحمد في مسنده، ج١٩١/٢، ١٩٥٠.

<sup>(</sup>٦) رواه الترمذي في صحيحه، كتاب العلم، باب ما جاء في الدال على الخير كفاعله، ج٥/١١، ح برقم: ٢٦٧٠ حسنه الألباني: السلسلة الصحيحة، الصفحة أو الرقم: ج٤/٢١؛ انظر: سبل الهدى والرشاد، لمحمد الصالحي الشامي، ج٩/٢٠.

مِثْلُ هُدْبَةِ الثَّوْبِ، فَتَبَسَّمَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ فَقَالَ: أَتُرِيدِينَ أَنْ تَرْجِعِي إِلَى رِفَاعَةَ؟ لا، حَتَّى تَذُوقِي عُسنيْلتَهُ، وَيَذُوقَ عُسنيْلتَكِ).(١)

وحين فر الناس عنه في حنين أخذ ﴿ ينادي بوضوح: ((أنا النبيُّ لا كذبَ، أنا ابنُ عبد المطلبِ)).(٢)

عن أبي هريرة هن قال: قال رسول الله ن : ((المرأة تنكح لأربع: لمالها ولحسبها ولجمالها ولدينها، فاظفر بذات الدين تربت يداك)).(")

وكان في يكره سجع الكهان الذي يخدعون به السامع، ليوهموه أنه يستمع إلى طلاسم السحرة والشياطين، ولكنه لم يكن يأبى السجع البتة، ولا يخلو كلامه من بعض سجع يأتي على السجية بلا تكلف. ويغلب أن يكون ذلك فيما يقوله من الوصايا الجامعة، مثل: ((إن الله حرم عليكم عقوق الأمهات، ومنعًا وهات، ووأد البنات، وكره لكم قيل وقال، وكثرة السؤال، وإضاعة المال))، (أ) والبلاغة والفصاحة كثيرًا ما تقود أصحابها إلى

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الطلاق، باب من أجاز طلاق الثلاث لقول الله تعالى الطلاق مرتان فإمساك بمعروفٍ أو تسريح بإحسان، ج١٦٥/٦؛ ومسلم في صحيحه، كتاب النكاح، باب لا تَحِلُّ المطلقة ثلاتًا حتى تنكح زوجًا غيره ويطأها ثم يفارقها وتنقضي عدتها، ج١٥٤/٤، ١٥٥. نقلاً من كتاب: (من البيان النبوي الشريف .. تأملات بلاغية في الهدي النبوي)، بسيوني عبد الفتاح فيُود، ص ٢١٤.

<sup>(</sup>۲) رواه الطبراني في الكبير (٥٤٣٧)، نقلاً من كتاب: (من البيان النبوي الشريف .. تأملات بلاغية في الهدي النبوي)، بسيوني عبد الفتاح فيُود، ص ١٢، مؤسسة المختار للنشر والتوزيع.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في صحيحه، كتاب النكاح، باب الأكفاء في الدين، ج١٢٣/١؛ ورواه مسلم في صحيحه، كتاب الرضاع، باب ى استحباب نكاح ذات الدين، ج١٧٥/٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب الأدب، باب عقوق الوالدين من الكبائر، ج٧٠/٧؛ رواه مسلم في صحيحه، كتاب الأقضية، باب النهي عن كثرة المسائل من غير حاجة والنهي عن منع وهات وهو الامتناع من أداء حق لزمه أو طلب ما لا يستحق، ج٥/١٣٠،

المبالغة، وإلى تزيين القول بما يخرجه عن الموضوعية والصدق. وقد كان شائعًا لدى العرب في وصف الشعر بأن أعذبه أكذبه.

عن المغيرة بن شعبة أن معاوية كتب إلى المغيرة أن اكتب إلي بحديث سمعته من رسول الله ها قال: ((فكتب إليه المغيرة إني سمعته يقول عند انصرافه من الصلاة: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير ثلاث مرات. قال: وكان ينهى عن قيل وقال وكثرة السؤال وإضاعة المال ومنع وهات وعقوق الأمهات ووأد البنات)).(١)

وكان ﴿ كثير الصمت ويوصي بحفظ اللسان، ويخوف منه، وقد وضع البخاري في صحيحه باب حفظ اللسان وقول النبي ﴿ من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيرا أو ليصمت وقوله \_ تعالى \_: ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن قُولٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَيدٌ ﴿ اللهِ الهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

وعن سهل بن سعد هن عن رسول الله قال: ((من يضمن لي ما بين لحييه وما بين رجليه أضمن له الجنة)).(٢)

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الرقاق، باب ما يكره من قيل وقال، ج١٨٣/٧، ١٨٤.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الرقاق، باب حفظ اللسان وقول النبي هي من كان يؤمن بالله واليوم والآخر فليقل خيرًا أو ليصمت، ج١٨٤/٧؛

وانظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٧٥٧/؛

انظر: لمزيد من التوسع: أبي بكر عبد الله بن محمد بن عبيد ابن أبي الدنيا البغدادي، كتاب الصمت وأدب اللسان، دراسة وتحقيق نجم عبد الكريم خلف، ط١ ـ بيروت: دار الغرب الإسلامي ١٤٠٦هـ؛

وانظر: الجاحظ، البيان والتبيين (باب في الصمت)، ج١٣٣١.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الرقاق، باب حفظ اللسان وقول النبي هي من كان يؤمن بالله واليوم والآخر فليقل خيرًا أو ليصمت، ج١٨٤/٧.



الآخر فليقل خيرًا أو ليصمت ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يؤذ جاره. ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يؤذ جاره. ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه)).(١)

وعن أبي هريرة سمع رسول الله ﴿ يقول: ((إن العبد ليتكلم بالكلمة ما يتبين فيها يزل بها في النار أبعد مما بين المشرق)). (٢)

وعن أبي هريرة عن النبي ه قال: ((إن العبد ليتكلم بالكلمة من رضوان الله لا يلقي لها بالاً يرفعه الله بها درجات وإن العبد ليتكلم بالكلمة من سخط الله لا يلقي لها بالاً يهوي بها في جهنم)).(٢)

وعن عبد الله بن عمرو يقول قال النبي ﴿ : ((المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده والمهاجر من هجر ما نهى الله عنه)). ((على الله الله عنه)) للله الله عنه) محاورات من أصحابه ومع أعدائه، نوردها في الوقفة التالية.

لكن محمدًا ﴿ رغم فصاحته وبلاغته كان صادقًا في لهجته، وفي حديثه وفي كل شيء ﴿ ، فلم يُعرف عنه كذب في حديثه لا في جد ولا في

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الرقاق، باب حفظ اللسان وقول النبي ، من كان يؤمن بالله واليوم والآخر فليقل خيرًا أو ليصمت، ج١٨٤/٧.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الرقاق، باب حفظ اللسان وقول النبي ، من كان يؤمن بالله واليوم والآخر فليقل خيرًا أو ليصمت، ج١٨٤/٧.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الرقاق، باب حفظ اللسان وقول النبي ، من كان يؤمن بالله واليوم والآخر فليقل خيرًا أو ليصمت، ج١٨٤/٧، ١٨٥.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الإيمان، باب المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده، ج١/٨، ٩.

مزاح، (۱) كما أنه كان معتدلاً ليس في حديثه مبالغة أو خروج عن الموضوعية.

كان ﴿ صادقًا فِي كُل شيء، وقد قال ﴿: ((... ثم لا تجدوني بخيلاً ولا كذابًا)).(٢)

شهد له أعداؤه والمخالفون له بالصدق، فحين ذهب أبو سفيان إلى الشام قبل أن يسلم ولقي هرقل، سأله هرقل عن محمد ، وكان مما سأل عنه أن قال لترجمانه سله: كيف حسبه فيكم؟ فقال أبو سفيان: هو فينا ذو حسب.

ومما قال هرقل: فهل كنتم تتهمونه بالكذب قبل أن يقول ما قال؟ قال أبو سفيان: لا.(")

والشهادة له بالصدق من أعدائه ليست قاصرة على أبي سفيان، ففي مبدأ بعثته شهد له زعماء قومه بالصدق، فعن ابن عباس قال لما نزلت: ﴿ وَأَنذِر عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقَرَبِينَ ﴿ الشعراء]. (١٠) صعد النبي على الصفا،

<sup>(</sup>۱) انظر: مزاح النبي ﷺ في القسم الرابع من هذه الموسوعة؛ رواه مسلم في صحيحه، كتاب الأقضية، باب النهي عن كثرة المسائل من غير حاجة والنهي عن منع وهات وهو الامتناع من أداء حق لزمه أو طلب ما لا يستحق، ج١٣٠/٥،

 <sup>(</sup>۲) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب فرض الخمس، باب ما كان النبي في يعطي المؤلفة قلوبهم وغيرهم من الخمس ونحوه، ج٤٠/٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب بدء الوحي، باب كيف كان بدء الوحي ...، ج١/٤ - ٧؛

ورواه مسلم في صحيحه، كتاب الجهاد والسير، باب كتاب النبي ﷺ إلى هرقل...، ج١٦٣/٥، ١٦٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٣٨٤/٢؛ ورواه مسلم في صحيحه، كتاب الجهاد والسير، باب كتاب النبي الله إلى هرقل...، ج١٦٣/٥، ١٦٤.

weat Usar-

فجعل ينادي: ((يا بني فهر، يا بني عدي)) لبطون قريش حتى اجتمعوا، فجعل الرجل إذا لم يستطع أن يخرج أرسل رسولاً لينظر ما هو، فقال : ((أرأيتكم لو أخبرتكم أن خيلاً بالوادي تريد أن تغير عليكم أكنتم مصدقيّ؟)) قالوا: نعم ما جرّبنا عليك إلا صدقًا.(()

كان يلتزم الصدق الله حتى وهو يمازح أصحابه ويداعبهم، فعن أبي هريرة الله قال: ((إني لا أقول إلا حقًا)). (()

وكان ﴿ يعجبه صدق الحديث، ويشير لذلك عن أبي هريرة عن النبي ﴿ قال: ((أصدق بيت قاله الشاعر ألا كل شيء ما خلا الله باطل)). (")

قال ﷺ: ((أنا زعيم ببيت في ربض الجنة لمن ترك المراء وإن كان محقًا، وببيت في وسط الجنة لمن ترك الكذب وإن كان مازحًا، وببيت في أعلى الجنة لمن حسن خلقه)).(1)

عن عبد الله بن عمرو ها قال: قلت يا رسول الله! أكتب ما أسمع منك؟ قال: ((نعم)). قلت: في الرضا والسخط؟ قال: ((نعم؛ فإنه لا ينبغي لي أن أقول في ذلك إلا حقًا)).(٥)

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في صحيحه، كتاب تفسير القرآن، باب قوله تعالى: وأنذر عشيرتك الأقربين، ج١٣٤/١.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي في سننه، كتاب البر والصلة، باب ما جاء في المزاح، ج٤/٣٥٧؛ وأحمد في مسنده، ج٢٠/٢،

وانظر: موقع الألوكة: /www.alukah.net/ بتاريخ: ١٤٤٢/٢/١٠هـ.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الرقاق، باب أيام الجاهلية، ج٢٣٦/٤.

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داود في سننه كتاب الأدب، في حسن الخلق، ص ٨٧١، ح برقم: ٤٨٠٠؛ رواه الترمذي في سننه، كتاب الزهد، باب فيمن تكلم بكلمة يضحك بها الناس، ج٤/٥٥٧، ح برقم: ٢٣١٥؛ ورواه أبو داود في سننه، كتاب الأدب، باب في التشديد في الكذب، ص ٩٠٢.

<sup>(</sup>٥) رواه أحمد في مسنده، ج٢٠٧/٢.

كان منطقه ﴿ بعيدًا عن الفحش، فلم يكن يتكلم إلا بالكلمة الطيبة، ولم يحفظ عنه كلمة فاحشة أو بذيئة، فعن أنس قال: ((لم يكن رسول الله ﴿ فاحشًا ولا لعّانًا ولا سبّابًا، كان يقول عند المعتبة ما له ترب جبينه)).(۱) \_ كما مر سابقاً \_.

وكان بعيدًا عن مواطن الهرج واللغو والحديث بما لا يفيد، فعن عائشة قالت عنه هن: ((لم يكن فاحشًا ولا متفحشًا، ولا صخابًا في الأسواق، ولا يجزي بالسيئة السيئة، ولكن يعفو ويصفح)).(٢)

كان اجتنابه الله الفحش شأنه في كل أحواله، حتى حين يتحدث مع من يرى الناس أنهم يستحقون ذلك، وقد وضع البخاري في صحيحه في كتاب الأدب باب لم يكن النبي في فاحشًا ولا متفحشًا، وفيه عن عائشة الأدب باب لم يكن النبي في فلما رآه قال: ((بئس أخو العشيرة، وبئس ابن العشيرة)). فلما جلس تطلق النبي في في وجهه، وانبسط إليه. فلما انطلق الرجل قالت له عائشة: يا رسول الله! حين رأيت الرجل قلت له كذا وكذا، ثم تطلقت في وجهه وانبسطت إليه. فقال رسول الله في: ((يا عائشة! متى عهدتني فحاًشًا؟ إن شر الناس عند الله منزلة يوم القيامة من تركه الناس القياء شره)).

(۱) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب الأدب، باب لم يكن النبي ﴿ فاحشًا ولا متفحشًا، ج١/٧٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: الترمذي في سننه، كتاب البروالصلة، باب ما جاء في خُلُق النبي ، ج١٩/٤، ح برقم: ٢٠١٦؛ ورواه أحمد في مسنده، ج٢٣٦/٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب الأدب، باب لم يكن النبي ﴿ فاحشًا ولا متفحشًا، ج١/١٨؛ ورواه مسلم في صحيحه، كتاب البر والصلة والآداب، باب مداراة من يتقي فحشه، ج١/٨٨.



كان ﷺ يبتعد عن التكلف، فلم يكن يستخدم في حديثه ألفاظًا غريبة تستعصي على الفهم. يأتي كلامه على السجية والطبيعة. (١)

وذمَّ من يتكلف الحديث وإخراج الكلام، بقوله: ((إن الله ﷺ يبغض البليغ من الرجال)).(٢)

وكان الله يخاطب بحديثه كل الناس بما يفهمون، ويناسب عقلياتهم؛ فيخاطب خاصة أصحابه بما يناسبهم، ويخاطب عامتهم بما يناسبهم، ويخاطب الشعراء والحكماء، ويخاطب الأعراب، والصغار والكبار، والجميع يفهمون حديثه ويعونه ويقع من أنفسهم موقعًا.

واعتبره العلماء أفصح الخلق ﴿ (") وكل من زاد تعلمه من رسول الله ﴿ زادت فصاحته ، لذلك ففصاحة أبي بكر الصِّدِّيق ﴿ مشهورة ؛ لما وَلِيَ أبو بكر ﴿ إلَّهُ ، فطب النَّاس ، فحمد الله ، وأثنى عليه ، ثمَّ قال : (أمَّا بعد ، أيُّها النَّاس ، قد وُلِّيت أمركم ، ولست بخيركم ، ولكن نزل القرآن ، وسنَّ النَّبي ﴿ السُّنن فعلَّمنا فعلِمنا اعلموا أنَّ أَكْيَس الكيس التَّقوى ، وأنَّ أَحْمَق الحُمْق الفجور . وأنَّ أقواكم عندي الضَّعيف حتى آخذ له بحقّه ، وأنَّ أضعفكم عندي القويُّ حتى آخذ منه الحقَّ . أيُّها النَّاس ، إنَّما أنا متَّبع ولست بمبتدع . فإنْ أحسنت فأعينوني ، وإنْ زِغْتُ فقوموني) . (١)

<sup>/</sup>http://mercyprophet.org/mul/ar (۱) /http://mercyprophet.org/mul/ar (۱) الإسلامي، بتاريخ: ۱٤٤٢/۲/۱۱هـ

<sup>(</sup>۲) انظر: الترمذي في سننه، كتاب الأدب، باب ما جاء في الفصاحة والبيان، ج١٤١/٥، ح برقم: ٢٨٥٣؛ ورواه أبو داود في سننه، كتاب الأدب، باب ما جاء في التشدق في الكلام، ص ٩٠٥، ح برقم: ٥٠٠٥؛ ورواه أحمد في مسنده، ج١٨٧/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: موقع الدرر السنية، نماذج من فصاحة النبي ﷺ، https://dorar.net/akhlaq بتاريخ: ١٤٤٢/٢/٢٤هـ.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن سعد، الطبقات الكبر، ج١٨٢/٣.

فُصاحة عمر بن الخطَّاب ، عنه ألف فيها كتب. (١)

(أيها النَّاس، إنَّ بعض الطَّمع فُقْر، وإنَّ بعض اليأس غِني، وإنَّكم تجمعون ما لا تأكلون، وتأملون ما لا تدركون، وأنتم مؤجَّلون في دار غرور، كنتم على عهد رسول الله ﷺ تُؤْخَذون بالوحى، فمن أَسَرَّ شيئًا أُخِذ بسريرته، ومن أعلن شيئًا، أُخِذ بعلانيته، فأُظْهروا لنا أُحْسنَ أخلاقكم، والله أعلم بالسَّرائر، فإنَّه مَنْ أَظْهَر شيئًا وزعم أنَّ سريرته حسنة لم نصدِّقه، ومن أَظْهَر لنا علانية حسنة ظننًّا به حسنًا، واعلموا أنَّ بعض الشُّح شُعبة من النِّفاق، فأنفقوا خيرًا لأنفسكم، ومن يُوق شحَّ نفسه فأولئك هم المفلحون. أيُّها النَّاس، أطيبوا مثواكم، وأصلحوا أموركم، واتَّقوا الله ربَّكم، ولا تلبسوا نساءكم القباطي، فإنَّه إن لم يَشِفَّ فإنَّه يَصِف. أيُّها النَّاس، إنِّي لوددت أن أنجو كفافًا، لا لي ولا عليَّ، وإنِّي لأرجو إنْ عُمِّرت فيكم يسيرًا أو كثيرًا أنْ أعمل بالحقِّ فيكم - إن شاء الله -، وألا يبقى أحد من المسلمين ـ وإن كان في بيته ـ إلا أتاه حقّه ونصيبه من مال الله، ولا يعمل إليه نفسه، ولم ينصب إليه يومًا. وأصلحوا أموالكم التي رزقكم الله، ولَقَليل في رفْق خيرٌ من كثير في عُنْف، والقتل حَتْف من الحَتُوف، يصيب البرَّ والفاجر، والشَّهيد من احتسب نفسه). (۲)

<sup>(</sup>۱) انظر: محمد سلام الخضر، البلاغة العُمرية؛ مبرة الآل والأصحاب، ط١- الكويت: ٢٠١٤م؛

د. يوسف عواد القماز، المعايير النقدية ؛ و البلاغية في أدب أمير المؤمنين عمر بن الخطاب، المجلة الأردنية للغة العربية ٢٠٠٦م.

<sup>(</sup>٢) الطبري، تاريخه، ج٢٦/٥ وفيه عدد من خطب عمر من ص ٢٥ ـ ٢٨؛ وانظر: خطب متعددة لعمر بن الخطاب، أوردها أحمد زكي صفوت بمصادرها في جمهرة خطب العرب، ج٢١١/١؛

موقع الدرر السنية /https://dorar.net/akhlaq بتاريخ: ١٤٤٢/٢/٢٤هـ.

areat Usaa-

وكانت عائشة هم على درجة عالية من الفصاحة والبلاغة، فعن معاوية قال: (ما رأيت خطيبًا قطُّ أبلغ ولا أفصح من عائشة).(١)

وقال موسى بن طلحة: (ما رأيت أحدًا أفصح من عائشة). $^{(7)}$ 

وحينما توفي أبوها ها قالت الرحمك الله يا أبة! لقد قمت بالدين حين وهى شُعبه، وتفاقم صدّعه، ورَحبت جوانبه، وبَغضت ما أصغوا إليه، وشمَّرت فيما ونوا عنه، واستخففت من دنياك ما استوطنوا، وصغَّرت منها ما عظَّموا، ولم تهضم دينك، ولم تنس غدك؛ ففاز عند المساهمة قددك، وخف مما استوزروا ظهرك، حتى قرَّرت الرؤوس على كواهلها، وحقنت الدماء في أهُبها ـ يعني: في الأجساد ـ؛ فنضَّر الله وجهك يا أبة! فلقد كنت للدنيا مُنلاً بإدبارك عنها، وللآخرة مُعِزَّا بإقبالك عليها، ولكأنَّ أجلَّ الرزايا

<sup>(</sup>۱) الهيثمي في مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، كتاب المناقب، باب في فضل عائشة ، المراكبة مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، كتاب المناقب، باب في مجمع الزوائد ومنبع الفوائد،

<sup>(</sup>۲) انظر: الترمذي في سننه، كتاب المناقب، باب فضل عائشة ، ج٥/٥٧، ح برقم: ٤٨٨٨، وقال حديث حسن صحيح غريب؛ وأحمد في (فضائل الصحابة)، ج٢/٨٧، ح برقم: ١٦٤١؛ والطبراني في المعجم الكبير، ج٥/١٠، ح برقم: ١٦٤٨؛ والحاكم في المستدرك، ج٨/٤٣٤، ح برقم: ١٨٨٨٤؛ الهيثمي في مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، كتاب المناقب، باب في فضل عائشة ، ج٩/٤٢٠.

<sup>(</sup>٣) رواه الحاكم، ج١٢/٤؛ واللالكائي في (شرح أصول اعتقاد أهل السنة)، ج١٥٢٢/٨، ح برقم: ٢٧٦٧؛

انظر: موقع الدرر السنية /https://dorar.net/akhlaq، بتاريخ: ١٤٤٢/٢/١٦هـ.

بعد رسول الله ﴿ رُزُوك، وأكبر المصائب فقدك؛ فعليك سلام الله ورحمته، غير قاليةٍ لحياتك، ولا زاريةٍ على القضاء فيك).(١)

\* \* \* \* \*

(١) انظر: ابن عبد ربه، العقد الفريد؛ النويري، نهاية الأرب، ج٥/١٧٠؛

أحمد زكي صفوت، خطب العرب، ج١/٢١٠؛

وانظر: موضوع فُصاحة عائشة ﷺ نقلاً عن /https://dorar.net/akhlaq بتاريخ: ١٤٤٢/٢/٢٤هـ.



## الحوار في حياته ﷺ:(''

الحوار هو الرجوع وأن يدور الشيء دورًا. (٢)

ويعني المرادَّة في الكلام والتجاوب، والمراجعة، قال الله ـ تعالى ـ: ﴿وَٱللَّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرِكُما آ﴾ [المجادلة]. (٢)

والحوار تَفاعُل وحديث ومراجعة بين شخصين أو أكثر. (أ) وصارت علمًا على فن من فنون المخاطبات، له أصوله وآدابه وأسلوبه. (ف) ويمكن تعريف الحوار بأنه كلام يتفهم فيه كل طرف من الفريقين المتحاورين وجهة نظر الآخر، ويعرض فيه كل طرف منهما أدلته التي رجَّحت لديه استمساكه بوجهة نظره، ثم يأخذ بتبصر الحقيقة من خلال الأدلة التي تنير له بعض النقاط التي كانت غامضة لديه. (أ) بحيث يجري الكلام بينهما متكافئًا دون

<sup>(</sup>۱) انظر: د. محمد بن إبراهيم الحمد، الحوار في السيرة النبوية، الكويت: وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية (د. ت)؛ د. خالد محمد البداح، فقه الحوار مع المخالف في ضوء الكتاب والسنة (الأسس والأهداف والوسائل)، بريدة: مركز تدوين للبحوث والدراسات الحديثية ١٤٣٤هـ؛ و د. محسن بن محمد عبد الناظر، حوار الرسول مع اليهود، طا الكويت: دار الدعوة ١٤٠٩هـ؛ يحيى زمزمي، الحوار آدابه وضوابطه في ضوء الكتاب والسنة، ط ٣ ـ الدمام: دار المعالي ١٤٧٨هـ؛ د. رقية العلواني، فقه الحوار مع المخالف في ضوء الكتاب والسنة، ط١٠ ـ جائزة الأمير نايف بن عبد العزيز العالمية للسنة النبوية، والدراسات الإسلامية المعاصرة ١٤٢١هـ؛ د. فهد خليل زايد، فن الحوار والإقناع، ط١ ـ الأردن: دار النفائس ١٤٢٤هـ؛ د. عبد الله الرحيلي، قواعد ومتطلبات في أصول الحوار ورد الشبهات، الرياض: دار المسلم ١٤١٤هـ.

<sup>(</sup>٢) محمد الحمد، الحوارفي السيرة النبوية، ص ١١.

<sup>(</sup>٣) المفردات في غريب القرآن للراغب الأصفهاني ص١٤٠؛ لسان العرب، ج١٨/٢.

<sup>(</sup>٤) تفسير التحرير والتنوير لابن عاشور، ج٩/٢٨؛ المعجم الوسيط د. إبراهيم أنيس وزملاؤه ج٥١/ ٢٠٥.

<sup>(</sup>٥) محمد الحمد، الحوارفي السيرة النبوية، ص ١٨.

<sup>(</sup>٦) انظر ضوابط المعرفة والاستدلال والمناظرة لعبد الرحمن الميداني، ص ٣٦١.

أن يستأثر به طرف دون غيره، مع غلبة الهدوء ورحابة الصدر وسماحة النفس والبعد عن التعصب والخصومة.(١)

والجدل: دفع المرءِ خصمُه عن إفساد قوله بحجة أو شبهة، أو بقصد تصحيح كلامه. وهو الخصومة في الحقيقة. ويتعلق بإظهار المذاهب وتقريرها.

كما يعني دَفْعِ المرءِ خَصْمُهُ عن فساد قوله بحجة أو شبهة. ولا يكون إلا بمنازعة غيره.

وقال ابن منظور: الجدل: اللدد في الخصومة، والقدرة عليها، وقد جادلته مجادلة، وجدالاً، ورجل جَدِل، ومِجْدَل: شديد الجدال.(٢)

ويقال: جادلت الرجل فَجَدَلْته جَدُلاً: أي غلبته، ورجل جَدِل: إذا كان أقوى في الخصام، وجادله: أي خاصم مجادلة وجدالاً، والاسم: الجدَل، وهو شدة الخصومة. (٦)

فخلاصة المعنى اللغوي للجدل أنه يدور حول اللدد والخصومة والمغالبة، والمنازعة ومراجعة الكلام. (٤)

وللتمييز ومعرفة الفرق بين الحوار والجدال يتبين أن الجدال في اللغة يرجع إلى مادة جدل من باب استحكام الشيء في استرسال يكون فيه، وامتداد

<sup>(</sup>۱) انظر في أصول الحوار إعداد الندوة العالمية للشباب الإسلامي، ص ۱۱؛ وفقه الحوار مع المخالف في ضوء السنة النبوية، د. رقية العلواني، ص ۳۷.

<sup>(</sup>٢) ابن منظور، لسان العرب، ج١١٥/١١.

<sup>(</sup>٣) ابن منظور، لسان العرب، ج١١٥/١١.

<sup>(</sup>٤) انظر: مناهج الجدل في القرآن الكريم، د. زاهر الألمي، ص ٢٤.



الخصومة، ومراجعة الكلام.(١)

ومن هنا يتبين أن الحوار والجدال يلتقيان في كونهما حديثًا، أو مراجعة بين طرفين، لكنهما يفترقان بعد ذلك؛ فالحوار مَرَّ تعريفُه ومفهومه.

أما الجدال فيكون في الأغلب اللدد في الخصومة، وما جرى مجرى ذلك، من العناد والشدة والتمسك بالرأي، والتعصب له، ومحاولة إسقاط الخصم.

ولهذا كان أكثر وروده في القرآن في معرض الذم، إلا إذا كان جدالاً بالتي هي أحسن؛ فيكون محمودًا بهذا الاعتبار.

ومن هنا جاء الأمر القرآني بالإحسان بالجدل بالحسنى؛ نظرًا لما يتخلله من المعاني المذمومة الآنف ذِكْرُها. قال الله ، ﴿ وَجَدِلْهُم بِأُلِّي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [النحل]. (٢) وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَلَا تَجُدِلُواْ أَهْلَ ٱلْكِحَتَبِ إِلَّا بِأَلِّي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [العنكبوت]. (٢) وفي ذلك تأكيد على أن مِحْوَرَ الجدلِ الشدة، والخصومة وما جرى مجراهما.

ولفظة الجدل في القرآن معظمها في معرض الذم عدا مواضع قليلة، مواضع منها أول آيةٍ من سورة المجادلة وهي قوله - تعالى -: ﴿قَدْ سَمِعَ ٱللَّهُ قَوْلَ ٱلَّتِي تُحَدِلُكَ فِي زُوجِهَا ﴾ [المجادلة]. (٤)

وقوله ـ تعالى ـ : ﴿ فَلَمَّا ذَهَبَ عَنْ إِبْرَهِيمَ ٱلرَّوْعُ وَجَآءَتُهُ ٱلْبُشِّرَىٰ يُجَدِلُنَا فِي قَوْمِ

<sup>(</sup>١) محمد الحمد، الحوارفي السيرة النبوية، ص ١٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٠٨١/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٤٣٨ ـ ١٤٣٩.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٨٣٥/٢؛ محمد الحمد، الحوار في السيرة النبوية، ص ١٤.

لُوطٍ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ الل

الجدال المذكور في قوله تعالى عن قوم نوح هم من أوائل أحداث الجدل في حياة الأمم. قال ـ تعالى ـ: ﴿ قَالُواْ يَننُوحُ قَدُ جَلدَلْتَنَا فَأَكُثَرُتَ جِدَلَنَا ﴾ الهودا. (٣)

## أدب الحوار:

الاستماع للمحاور من أعظم آداب الحوار، ومن أكثر ما يَتَحَدَّثُ عنه مَنْ يتكلم في الحوار أو يُؤلِّف فيه. فلا تكاد تجد مُؤلفًا في الحوار أو أدب الحديث إلا ويذكر في مقدمة آدابه الإصغاء، وحسن الاستماع سواء كان ذلك من المتقدمين أم المتأخرين. وهو مما يعطي المتحدث فرصة في إيضاح فكرته.

الحوار يبين قدرة المحاور في اللغة وعقليته: أي الأخذ والعطاء فيه. وقد تدخل فيه المناظرة التي يراد بها النظر بالبصيرة من الجانبين المتحاورين في النسبة بين الشيئين إظهارا للصواب رغبة من الطرفين، (٥) وكلاها أي الحوار والمناظرة جدال بالتي هي أحسن. (١)

<sup>(</sup>١) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١١/١، ٩٦٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: أدب الحوار في الإسلام، للأستاذ غسان القين، ص ٣٣، ٣٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٩٥٤.

<sup>(</sup>٤) محمد الحمد، الحوار في السيرة النبوية، ص ٨٨، ٩١، ٩٢.

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق، ص ١٤.

<sup>(</sup>٦) انظر: محمد بن إبراهيم الحمد، الحوار في السيرة النبوية، ص ١٣.



وقد أمر بالحوار سبيلاً للوصول إلى الحق وتبيين الرأي السديد؛ لأن ذلك من التعاون على الحق لإظهاره. (۱) والمحاورة تقود من الانتقال من حجة إلى حجة ومن دليل إلى دليل، والأصل في الحوار ألا يناظر أو يحاور إلا من يتوقع الاستفادة منه ممن هو مشتغل بالعلم. (۱) أو من يجنح عن الحق ليقيم عليه الحجة.

والحوار هو تعبير عن حقيقة الوجود الإنساني، يعلمنا الله ـ تعالى ـ أن كل مخلوقاته تتحاور فيما بينها وأول قصة حوارية يوردها القران الكريم هي قصة إيجاد الإنسان قال ـ تعالى ـ: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِ كَةِ إِنِّ جَاعِلُ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحَنُ نُسَبّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدّسُ لَكَ قَالَ إِنِّ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ آ البقرة]. (")

قال ـ تعالى ـ: ﴿ قَالَ لَهُ صَاحِبُهُ وَهُوَ يُحَاوِرُهُ ۚ أَ كَفَرْتَ بِٱلَّذِى خَلَقَكَ مِن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطَفَةٍ ثُمَّ سَوَّنكَ رَجُلًا ﴿ الْكَهِفَ]. (٥)

وحوار الأنبياء أمثلته كثيرة، منها حوار إبراهيم هم ربه، قال ـ تعالى ـ تعالى ـ فَال ـ تعالى ـ قَالَ ـ تعالى ـ فَإِذِ ٱبْتَكَى إِبْرَهِعُ رَبُّهُ، بِكَلِمَتِ فَأَتَمَّهُنَّ قَالَ إِنِّ جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمِن ذُرِّيَّتِي قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِى ٱلظَّلِمِينَ السَّلُ البقرة [١٠]

<sup>(</sup>١) انظر صفة الجدال والمراء من هذه الموسوعة.

<sup>(</sup>٢) بتصرف واختصار من (إحياء علوم الدين)، ج١/٤٤، وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٩٨١ ـ ١١٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١١٥٥/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١١٥٥/٢.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٩٦/١.

وحواره هُ مع الملائكة، قال - تعالى -: ﴿ وَلَمَّا جَآءَتَ رُسُلُنَا ٓ إِبْرَهِيمَ الْمُشْدَىٰ قَالُواْ إِنَّا مُهْلِكُواْأُهُلِ هَذِهِ ٱلْقَرْيَةِ ۚ إِنَّ أَهْلَهَا كَانُواْ ظَلِمِينَ ﴿ آَ اَلَّهُ اللَّهُ اللللللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللللللللَّا اللَّهُلَّاللَّاللَّمُ اللَّلْمُ الللَّهُ اللللللَّا اللَّهُ اللَّالِمُل

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَهِيمَ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ وَإِذْ قَالُواْ لِقَوْمِهِ إِنَّا بُرُءَ وَقَالُ لَ تَعَالَى ـ: ﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَهِيمَ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ وَإِذْ قَالُواْ لِقَوْمِهِ إِنَّا اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عِنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عِنْ اللَّهِ عِنْ اللَّهِ عِنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهِ عِنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عِنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْنَ عَلَيْكُ اللَّهُ عَالَوْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلْ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلْ عَلْ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللهُ عَلَى عَلَى الللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى عَلَى الللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى الللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى الللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَا عَلَى اللهُ عَلَى عَلَ

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ـ مَاذَا تَغَبُدُونَ ﴿ أَبِفَكًا ءَالِهَةَ دُونَ ٱللَّهِ تُرِيدُونَ ﴿ أَنَهُ فَمَا ظَنَّكُمْ بِرَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ أَنَ فَظَرَ نَظْرَةً فِي ٱلنَّجُومِ ﴿ أَنَ فَقَالَ إِنِّي سَقِيمٌ ﴿ أَنَ فَنَوَلَوْا عَنَهُ مُ مُرَا اللَّهُ لَا نَطِقُونَ ﴿ أَنَ عَلَيْهِمْ ضَرَبًا مُدْبِينَ ﴿ أَنَ فَإِلَا عَالَهُمْ مَ فَقَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ ﴿ أَنَ مَا لَكُو لَا نَطِقُونَ ﴿ أَنَ فَا لَكُو مَا لَكُو لَا نَطِقُونَ ﴿ أَنَ فَا فَاعَ عَلَيْهِمْ ضَرَبًا

<sup>(</sup>١) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٤٣٥/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٧٦١، ١٧٦٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٨٥٩/٢.

بِٱلْيَمِينِ ﴿ أَنَ فَأَقَبَلُوا إِلَيْهِ يَزِفُونَ ﴿ فَ قَالَ أَتَعَبُدُونَ مَا نَنْجِتُونَ ﴿ وَاللَّهُ خَلَقَكُمُ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَنَاهُمُ ٱلْأَسْفَلِينَ ﴿ مَا تَعْمَلُونَ قَالُوا ابْنُوا لَهُ بُنْيَنَا فَٱلْقُوهُ فِي ٱلْجَحِيمِ ﴿ ﴿ فَأَرَادُوا بِهِ عَكَدًا فَحَالَنَاهُمُ ٱلْأَسْفَلِينَ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ الصافات]. (١)

وكذلك ذكر في القرآن الكريم حوار موسى هم مع ربه في كما ورد في قوله ـ تعالى ـ: ﴿ وَلَمَّا جَآءَ مُوسَىٰ لِمِيقَٰنِنَا وَكَلَّمَهُ رَبُّهُ وَ قَالَ رَبِّ أَرِنِ أَنظُر إِلَيْكَ قَالَ لَن تَرَىٰنِي وَلَكِنِ ٱنظُر إِلَى ٱلْجَبَلِ فَإِنِ ٱسْتَقَرَّ مَكَانَهُ وَسَوْفَ تَرَىٰنِ فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ وَقَالَ لَن تَرَىٰنِي وَلَكِنِ ٱنظُر إِلَى ٱلْجَبَلِ فَإِنِ ٱسْتَقَرَّ مَكَانَهُ وَسَوْفَ تَرَىٰنِ فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ وَلَلَا اللَّهُ وَكَنَى وَلَكِن ٱنظر إِلَى ٱلْجَبَلِ فَإِن ٱسْتَقَرَّ مَكَانَهُ وَلَا اللَّهُ وَكَنَى وَلَكِن اللَّهُ وَكَنَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْكُ وَأَنا أَوَلُ اللَّهُ وَمِنِينَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْعُلَالَةُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْعُلَالَةُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالَّةُ وَالْمُوالَّذُ وَالْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولِقُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَ

وحواره ه مع أخيه هارون ومع السامري، قال - تعالى -: ﴿ وَلَقَدُ قَالَ لَهُمُ الرَّمُنُ فَانَبِعُونِ وَأَطِيعُواْ أَمْرِى ﴿ وَلَقَدُ قَالَ لَهُمُ الرَّمُنُ فَانَبِعُونِ وَأَطِيعُواْ أَمْرِى ﴿ فَالْوَا لَا نَبْرَحَ عَلَيْهِ عَرَكِفِينَ حَتَى يَرْجِعَ إِلَيْنَا مُوسَىٰ ﴿ أَنَ قَالَ يَهَرُونُ مَا مَنَعَكَ إِذْ رَأَيْنَهُمْ صَلُّوا ﴿ آ اللَّهُ الْمُعُلِّمُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ ا

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٥٨٨/، ١٥٨٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٥٨٩/، ١٥٩١.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٧٨٢.

وَكَذَلِكَ سَوِّلَتَ لِى نَفْسِى ﴿ قَالَ فَأَذْهَبْ فَإِنَ لَكَ فِي ٱلْحَيَوْةِ أَن تَقُولَ لَا مِسَاسٍ وَإِنَّ لَكَ مَوْعِدًا لَن تُغْلَفَهُ، وَٱنظُرْ إِلَى إِلَهِكَ ٱلَّذِى ظَلْتَ عَلَيْهِ عَاكِفًا لَّنُحَرِّقَنَّهُ، مِسَاسٌ وَإِنَّ لَكَ مَوْعِدًا لَن تُغْلَفَهُ، وَٱنظُرْ إِلَى إِلَهِكَ ٱلَّذِى ظَلْتَ عَلَيْهِ عَاكِفًا لَّنُحُرِّقَنَّهُ، وَتُنظِرُ إِلَى إِلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

وعن حوار نبي الله سليمان ﴿ قَالَ الَّذِى عِندُهُ, عِلْمُ مِّنَ ٱلْكِئْبِ أَنَا عَالِيكَ بِهِ عَلَمُ مَن الْكِئْبِ أَنَا عَالِيكَ بِهِ عَلَمُ مَن الله سليمان ﴿ وَاللهُ مَسْتَقِرًا عِندَهُ, قَالَ هَنذَا مِن فَضْلِ رَبِّي لِيَبْلُونِيٓ ءَأَشْكُرُأُمُ اللهُ مَنْ اللهُ مَن اللهُ اللهُ اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَنْ اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَنْ اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَنْ اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَنْ اللهُ مَن اللهُ مَنْ اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَنْ اللهُ مَن اللهُ مَنْ اللهُ مَن اللهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللهُ مَا اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللّهُ مَنْ اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللّهُ مَن اللهُ مَا مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مِن اللهُ مَا اللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ مَا مَا مُن اللهُ مَا مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا مَا مَا مَا مَا مَا اللهُ مَا اللهُ مَا مَا مَا مُن اللهُ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مُلْمُ مَا مَا مَ

والحوار جرى في حياة النبي بي ابينه وبين أصحابه، بمختلف فئاتهم العمرية، وتفاوتهم في المكانة والسبق إلى الإسلام، وبينه وبين الوفود والزوار، وبينه وبين أهل الكتاب من اليهود والنصارى، وبينه وبين أعدائه موضوعات طويلة ألفت فيها العديد من الكتب.

ولم يكن الرسول في يقوم بالحوار لكي يقطع الوقت أو ليملأ الفراغ، ولم يكن في يستغلُّ الحوار ليلجّ في الخصومة أو من أجل الظهور والغلبة، وإنما كان حوار الرسول في لأهداف رائعة (٢) دعوية في الغالب، سواء منها التعليمي أم غيره، مع الناس مسلمهم وغيرهم. (٤)

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٢٢٤، ١٢٢٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج٢/١٣٩٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: د. خالد محمد البداح، فقه الحوار مع المخالف في ضوء الكتاب والسنة (الأسس والأهداف والوسائل) ص ٤٩؛ سناء بنت محمود عبد العزيز عابد، الحوار في القرآن الكريم معالمه وأهدافه، الفصل الأول، المبحث الثالث: الحوار القرآني أغراضه وخصائصه، ج١/٥٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: د. خالد محمد البداح، فقه الحوار مع المخالف في ضوء الكتاب والسنة (الأسس والأهداف والوسائل)، ص ٤٩؛ سناء بنت محمود عبد العزيز عابد، الحوار في القرآن الكريم معالمه وأهدافه، الفصل الأول، المبحث الثالث: الحوار القرآني أغراضه وخصائصه، ج١/٥٣.



ولعل الاطلاع على فهرس كتاب د. محمد إبراهيم الحمد يكشف لنا هذا التنوع في حواره هو وفي أساليبه، وفي الحوادث المتعددة منه.(١)

ولا شك أنه هم مؤيد بالوحي، ولا ينطق عن الهوى في كل ما يقول ويفعل. ولعل حواره هم الوفود من أثرى الحوادث في هذا الجانب.

والرسول الله أفضل مَنِ استخدم الحوار على الإطلاق، فهو الله يعلم وظيفة الحوار وفوائده وأساليبه وآدابه وفنونه، وقد مارسها الله على أحسن ما يكون طوال حياته مع المسلم والكافر، مع الرجل والمرأة، مع الشيخ والطفل على حدِّ سواء.(٢)

وقد كان رسول الله ﴿ يستخدم الحوار كوسيلة للتواصل والتراحم مع الآخرين. كان الحوار النبوي متميزًا في أمرين مهميّن هما: \_ جمال الأهداف للحوار النبوي، (٣) مع جمال الوسائل.

قد كانت الوسيلة الأولى التي اعتمدها رسول الله ﴿ فِي مقاومته لوسائل الكافرين المتعددة فِي حربه هي وسيلة "الحوار"، فقد كان رسول الله ﴿ يعلم أن حجّة الله بالغة، وأن المكذّبين لا يمتلكون دليلاً قويًّا على أباطيلهم؛ ومن ثمَّ فميدان المناظرة والمحاورة هو ميدان عظيم للمؤمنين، وخسارة المشركين فيه مؤكدة، خاصةً إذا كان الحوار هادئًا غير متعصب، رقيقًا غير متشدد، يخاطب العقول حينًا، ويخاطب القلوب حينًا آخر. ولهذا كان الحوار هو المنهج الأساسي في الدعوة إلى الإسلام، على الرغم من التعنت الكوار، والسخرية المستمرة.

<sup>(</sup>١) محمد الحمد، الحوارفي السيرة النبوية، من ص ٢٦٥ ـ ٢٧٦.

<sup>(</sup>۲) انظر: موقع: https://www.alukah.net/sharia بتاريخ: ۱٤٤٢/٢/١٢هـ.

<sup>(</sup>۳) انظر: موقع /https://rasoulallah.net/ar/articles/article بتاريخ: ۱٤٤٢/٢/۱۱هـ.

فمن خلال بعض الآيات القرآنية وتفسيرها يتضح لنا الشكل العام للحوار الذي انتهجه الرسول هم المشركين في محاجاتهم ومقارعتهم. والذي يُعَدُّ حوارًا عقليًّا تفاعليًّا، وليس جدليًّا جامدًا، ينطلق فيه الرسول هم مسلَّماتهم، ثم يبني عليها الفروض؛ ليصل إلى النتيجة المنطقية العقلية، بالحجة والبرهان القوي، وذلك دون إسفاف لهؤلاء المخالفين، ودون محاولة لفرض الرأي عليهم بالقوة. (۱)

ولعل من أول ما نقل عن رسول الله ﴿ حواره مع قومه ﴿ مكة ما حدث عند جهره ﴿ بالدعوة ، فبعد مضي ما يقرب الثلاث سنوات من الدعوة إلى الإسلام وانتشاره بين بطون قريش مع تكتم المسلمين حتى أن بعضهم لا يعرف بعضًا '' نزل عليه ﴿ قوله - تعالى -: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ ﴿ وَالْفَرْمِينَ عَصُوكَ فَقُلُ إِنّي بعضهم لا يعرف بعضًا ' نزل عليه ﴿ قوله - تعالى -: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ ﴿ وَالْفَرْمِينَ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَلْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّالُوالًا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَا اللَّهُ وَاللَّالَالَا الللللَّالَا الللللَّهُ وَاللَّالَاللَّا اللللَّالَا اللل

<sup>(</sup>۱) انظر: موقع /https://rasoulallah.net/ar/articles/article

<sup>(</sup>٢) انظر: أكرم العُمري، السيرة النبوية الصحيحة، ج١٤٠/١.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٣٨٤ ـ ١٣٨٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير ابن كثير، ج١٠٥٣/١.



wet Book

فخرج رسول الله إلى الحرم وكان منطقة فضاء، وصعد على الصفا حيث ارتفع على الصخرة وأشرف على المكان، وأخذ ينادي الناس ((وا صباحاه)). (() وكان هذا الأسلوب متبعًا عند العرب للدعوة للاجتماع والاستماع لمتحدث في أمر مهم وخطير عند الإحساس بذلك. وأخذ ينادي في قريش: ((يا بني فهر، يا بني عبد مناف، يا بني عبد المطلب، يا بني فلان، يا بني فلان، حتى اجتمع القوم فقال: أرأيتم إن أخبرتكم أن خيلاً تخرج من سفح هذا الجبل أكنتم مصدقيّ؟ فقالوا ما جربنا عليك كذبًا. لقد كانت تلك شهادة عامة من الجميع بصدق الرسول في فقال في: ((فإني نذير لكم بين يدي عذاب عظيم، فكان في الحضور عمه أبو لهب فرد عليه بعنف وقسوة وتجبر: تبًا لك سائر هذا اليوم! ألهذا جمعتنا)). (()

كما أنه ﴿ قال ﴿ تلك الدعوة الأولى: ((يا معشر قريش اشتروا أنفسكم لا أغنى عنكم من الله شيئًا، يا عباس بن عبد المطلب لا أغنى عنك من الله عنك من الله شيئًا، ويا صفية عمة رسول الله ﴿ لا أغنى عنك من الله شيئًا، ويا فاطمة بنت ما حمد سليني ما شئتِ من مالي لا أغنى عنك من الله شيئًا)).(")

كان كلام رسول الله ﷺ واضحًا وقويًا وهو يدعو إلى الله وأنه نذير ولن

(۱) رواه البخاري في صحيحه، كتاب التفسير، باب سورة تبت يدا أبي لهب وتب، ج٦٤/٦، ٩٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن سعد، السيرة النبوية من الطبقات، ج١/٢٠٠؛ وإبراهيم العلي، صحيح السيرة، ص ٥٦.

<sup>(</sup>٣) البخاري في صحيحه، كتاب تفسير القرآن، تفسير سورة الشعراء، باب قوله: ﴿وَأَنْذِرُ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ ﴾، ج١٧/٦؛ وانظر: التخريج عند إبراهيم العلي، صحيح السيرة، ص ٥٦؛ و(انظر تفسير الآية عند ابن كثير في تفسيره، ج١٣٨٤/٢ ـ ١٣٨٧).

ينفع أحد إلا الصلة بالله وطلب رضاه، وأن قرابتهم له لن تنفعهم وحدها ولا يملك رسول الله هي شيئًا لمن لم يطلب رضا الله بالإيمان والتوحيد والتصديق.

وفي المقابل أوضح القرآن الكريم أن الرسول المحاوهم بكل هدوء، وطلب منهم إبداء الدليل على تعجُّبهم واتهامهم وما هم عليه من شرك، فقال الله - تعالى - يخاطب رسوله ، ويدعوه لمحاورتهم: ﴿ قُلْ أَرَءَيْتُم مَّا تَدَّعُونَ مِن دُونِ اللهِ مَاذَا خَلَقُوا مِنَ الْأَرْضِ أَمَّ لَمُمْ شِرْكُ فِي السَّمَوَتِ النَّهُ فِي بِكِتَبِ مِّن قَبِلِ هَلَا اللهُ الْمُعْوَتِ اللهُ عَلَم اللهُ عَلَى اللهُ عَلَم اللهُ اللهُ عَلَم اللهُ اللهُ عَلَم اللهُ اللهُ عَلَم اللهُ اللهُ اللهُ عَلَم اللهُ اللهُ عَلَم اللهُ اللهُ عَلَم اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَم اللهُ ا

وعلى هذا النحو كانت محاورات الرسول الله المشركين في مكة ، التي صوَّرها القرآن الكريم في أغلب سوره المكية. (٢) ومن خلال متابعة لتلك

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٦٠٠/، ١٦٠١.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٧٠١/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: محمد إبراهيم الحمد، الحوار في السيرة النبوية، ص ١٩.



الأنواع نقف على طريقة وطبيعة وأبعاد حوار رسول الشركين، كما علمه القرآن الكريم.(١)

يقول الله ـ تعالى ـ : ﴿ وَإِذَا نُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَنُنَا بَيْنَتِ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لِلْحَقِ لَمَا مَعَ مَعْ الله مَعْ مُعْذَا سِحْرُ مُبِينُ ﴿ اللهِ اللهِ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهُ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

والآيات تشرح نفسها. حيث تُبين اتهام مشركي مكة للرسول السحر، وأنه افترى ما يتلو من آيات الله، ثم تُبيِّن ردَّ الرسول عليهم يخ هذه المحاورة، وأنه لو كذب على الله كما قالوا وزعم أن الله أرسله ولم يرسلُه لعاقبه الله هيه أشد العقوبة، حتى لم يَقْدرُ أحد من الخلق أن يُجيره منه!

ثم تتابع الآيات رد الرسول الله العقلي الرحيم على المشركين، وقوله إنه ليس بأول رسول طَرَق العالم؛ بل قد جاءت الرُسل من قبله، وما هو بالأمر

<sup>(</sup>١) سناء عابد، الحوارفي القرآن، ج١ و ٢.

<sup>(</sup>۲) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٧٠٢/، ١٧٠٣.

الذي لا نظير له حتى تستنكروه وتستبعدوا بعثته إليكم؛ فإن الله قد أرسل قبله جميع الأنبياء إلى الأمم. (١)

(ثم يطلب منهم الرسول الستعانة بأصحاب الخبرة في هذا المجال، وكانوا وبأهل التخصص في هذا العلم، فيُحيلهم إلى علماء بني إسرائيل، وكانوا متوافرين بيثرب وشمالها، فيطلب من المشركين أن يذهبوا إليهم، ويسمعوا منهم، ثم يعودوا إليه بما عرفوه، فيكملوا حوارهم بناءً على ما حصلوا عليه من معلومات جديدة. ويوضح القرآن الكريم أنه في مواجهة هذا المنطق وهذه الدلائل لم يكن أمام المشركين إلا الهروب من المناقشة والحوار؛ حيث قالوا بعد سماع الحجج المفحمة: لَوْ كَانَ خَيْرًا ما سبَقُونًا إِلَيْهِ! فهم يُعرِضون عن مناقشة الحجج، ويقولون في منتهى السطحية: ليس من المعقول أن يُدرك هؤلاء البسطاء والعبيد الحقّ، ويسرعوا إليه سابقين. بينما نحن الأشراف القادة نتبعهم بعد ذلك! إنها السذاجة الطفولية في مواجهة حجة الله البالغة!

كما يوضح القرآن الكريم - أيضًا - أنه بعد أن أقام الرسول السول الحجج والبراهين على صدق نبوته، وصحة ما يدعو إليه، احتار المشركون في أمره، فلم يجدوا أمامهم - أمام هذه الأدلة والبراهين التي لا يستطيعون دفعها - إلا أن يُطالبوه في حواراتهم معه بعدد من المطالب التي لم يكن الغرض منها التأكد من صدقه ، وإنما مجرّد التعنيّت والتعجيز!).(٢)

كما ذكر القرآن الكريم أمثلة أخرى كثيرة؛ منها مثلاً قوله ـ تعالى ـ: ﴿ وَقَالُواْ مَالِ هَلَا الرَّسُولِ يَأْكُلُ الطَّعَامَ وَيَمْشِى فِ ٱلْأَسُواقِ لَوْلَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مَلَكُ

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبري، ج٧/٢٢ وما بعدها؛ وتفسير ابن كثير، ج٧/٥٧٧ وما بعدها.

<sup>(</sup>۲) انظر: راغب السرجاني، حوار الرسول ﴿ مع مشركي مكة، موقع https://islamstory.com/ar/artica

وحيث الانتصار المستمرُّ لرسول الله ﴿ يَا المناظرات والحوارات العلمية فقد دفعهم هذا إلى أن يذهبوا فعلاً إلى يثرب، ويلتقوا بأحبار اليهود هناك، ويذكروا لهم أمر الرسول ﴿ ولقد كان اليهود يتوقّعون ظهور النبي يَا هذا التوقيت، وكانوا يُعِدِّون أسئلة معينة لاختبار صدقه؛ ومن ثمَّ فقد نقلوا هذه الأسئلة لكفار قريش، وعاد بها المشركون بسرعة إلى مكة. (٣) وقد ذكر ابن إسحاق قصة هذه الرحلة المكية إلى أحبار اليهود، ومع أن سند القصة ضعيف فإنها مشتهرة جدًّا عند علماء السيرة؛ مما يوحي بوجود قبول لها عندهم. كما أن القصة ليس فيها تعارضُ مع ما نعرفه من أحداث في السيرة، أو من سياق لسورة الكهف، التي نزلت عقب حدوث هذه القصة. (١)

روى ابن إسحاق عَنِ ابن عباس ، قَالَ: (بَعَتَتْ قُرَيْشٌ النَّضْرَ بْنَ الْحَارِثِ، وَعُقْبَةَ بْنَ أَبِي مُعَيط إِلَى أَحْبَارِ يَهُودَ بِالْمَدِينَةِ، فَقَالُوا لَهُمْ: سَلُوهُمْ عَنْ

<sup>(</sup>١) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٣٥١/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٩٢٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن إسحاق: السير والمغازي، ص ٢٠٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: الطبري: جامع البيان، ج٦/٥٤٠؛ ابن كثير، تفسيره، ج٦٦/١٩.

مُحَمَّدٍ، وَصِفُوا لَهُمْ صِفَتَهُ، وَأَخْبِرُوهُمْ بِقَوْلِهِ فَإِنَّهُمْ أَهْلُ الْكِتَابِ الأَوَّلِ، وَعِنْدَهُمْ مَا لَيْسَ عِنْدَنَا مِنْ عِلْمِ الأَنْبِيَاءِ. فَخَرَجَا حَتَّى قَدِمَا الْمَدِينَةَ، فَسَأَلُوا وَعِنْدَهُمْ مَا لَيْسَ عِنْدَنَا مِنْ عِلْمِ الأَنْبِيَاءِ. فَخَرَجَا حَتَّى قَدِمَا الْمَدِينَةَ، فَسَأَلُوا أَحْبَارَ يَهُودَ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ، وَوَصَفُوا لَهُمْ أَمْرُهُ وَبَعْضَ قَوْلِهِ، وَقَالاً: إِنَّكُمْ أَعْلُ التَّوْرَاةِ، وَقَدْ جِئْنَاكُمْ لِتُخْبِرُونَا عَنْ صَاحِبِنَا هَذَا. قَالَ: فَقَالَتْ لَهُمْ: سَلُوهُ عَنْ تَلاَثْ نَهُمُرُكُمْ بِهِنَ، فَهُو نَبِيٌّ مُرْسَلٌ، وَإِنْ لَمْ يَفْعَلْ عَنْ تَلاَثْ مِنْ أَمْرُكُمْ بِهِنَ، فَإِنْ أَخْبَرَكُمْ بِهِن، فَهُو نَبِيٌ مُرْسَلٌ، وَإِنْ لَمْ يَفْعَلْ فَالرَّجُلُ مُتَقُولِ فَرَوْا فِيهِ رَأْيكُمْ: سَلُوهُ عَنْ فِثِيَةٍ ذَهَبُوا فِي الدَّهْرِ الأَوَّلِ مَا فَالرَّجُلُ مُتَقُولِ فَرَوْا فِيهِ رَأْيكُمْ: سَلُوهُ عَنْ فِثِيَةٍ ذَهَبُوا فِي الدَّهْرِ الأَوَّلِ مَا فَالرَّجُلُ مُثَقُولِ فَرُوا فِيهِ رَأْيكُمْ: سَلُوهُ عَنْ فِثِيّةٍ ذَهَبُوا فِي الدَّهْرِ الأَوَّلِ مَا كَانَ مِنْ أَمْرِهِمْ \$ فَإِنَّهُمْ قَدْ كَانَ لَهُمْ حَدِيثٌ عَجِيبٌ. وَسَلُوهُ عَنْ رَجُلٍ طُوّافٍ كَانَ مِنْ أَمْرُهِمْ \$ فَإِنَّهُمْ قَدْ كَانَ لَهُمْ حَدِيثٌ عَجِيبٌ. وَسَلُوهُ عَنْ الرُّوحِ مَا هُو؟ فَإِنْ لَمْ يُخْبِرْكُمْ فَإِنَّهُ رَجُلٌ مُتَقُولٌ، وَإِنْ لَمْ يُخْبِرْكُمْ فَإِنَّهُ رَجُلٌ مُتَقُولٌ، فَاصْنَعُوا فِي أَمْرِهِ مَا بَدَا لَكُمْ.

قَاقَبْلَ النَّصْرُ وَعُقْبَةُ حَتَّى قَرِما عَلَى قُريْشٍ، فَقَالاً: يَا مَعْشَرَ قُرَيْشٍ، قَدْ عَنْ اَحْبَارُ يَهُودَ أَنْ نَسْأَلَهُ عَنْ جَنْدَاكُمْ بِفَصْلِ مَا بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ مُحَمَّدٍ، قَدْ أَمَرِنَا أَحْبَارُ يَهُودَ أَنْ نَسْأَلُهُ عَنْ أَمُورٍ، فَأَخْبَرُوهُمْ بِهَا، فَجَاءُوا رَسُولَ اللّٰهِ فَقَالُوا: يَا مُحَمَّدُ، أَخْبِرْنَا. فَسَأَلُوهُ عَمَّا أَمَرُوهُمْ بِهِ، فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللّٰهِ فَ: "أَخْبِرُكُمْ غَدًا بِمَا سَأَلْتُمْ فَسَاأَلُوهُ عَمَّا أَمَرُوهُمْ بِهِ، فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللهِ فَي اللهِ فَي عَدًا بِمَا سَأَلْتُمْ عَمْسَ عَشْرَةَ لَيْلَةً وَلَا الله فَي حَمْسَ عَشْرَةَ لَيْلَةً وَدُ مَسْ عَشْرَةَ لَيْلَةً وَلَا يُوعِ وَعْيًا، وَلاَ يَأْتِيهِ جِبْرِيلُ فَي حَتَّى أَرْجَفَ أَهْلُ مَكَّ لَو وَقَالُوا: وَعَدَنَا مُحَمَّدٌ غَدًا، وَالْيَوْمُ خَمْسَ عَشْرَةَ لَيْلَةً قَدْ أَصْبَحْنَا مِنْهَا لاَ يُخْبِرُنَا بِشَيْءٍ مِمَّا سَأَلْنَاهُ عَنْهُ. وَحَتَّى أَحزنَ رَسُولَ اللهِ فَي مَكْ الْوَحْي يَخْبُرُنَا بِشَيْءٍ مِمَّا سَأَلْنَاهُ عَنْهُ. وَحَتَّى أَحزنَ رَسُولَ اللهِ فَي مَلَى عُرْبِهِ عَلَيْهِمْ، وخَبْر اللهِ عَلَى حُرْنِهِ عَلَيْهِمْ، وخَبْر مَا عَنْهُ، وَشَقَّ عَلَيْهِ مَا يَتَكَلَّمُ بِهِ أَهْلُ مَكَّةَ، ثُمَّ جَاءَهُ جِبْرِيلُ فَي مُرْبِلُ هُ مِنْ عَنْدِ اللّٰهِ فَي اللهِ عَلَى حُرْنِهِ عَلَيْهِمْ، وخَبَر مَا لِللهِ لِللهِ اللهُ وَلَيْهُ وَالرَّجُلِ الطَّوَّافِ، فَنزلت سورة الكهف وفيها قصة قَمْهُ مِنْ أَمْرِ الْفَتِيَةِ وَالرَّجُلِ الطَّوَّافِ، فَنزلت سورة الكهف وفيها قصة قَنْهُ مِنْ أَمْرِ الْفِتْيَةِ وَالرَّجُلِ الطَّوَّافِ، فنزلت سورة الكهف وفيها قصة

أصحاب الكهف. (١) العوار في حوفيها قَوْلُ اللهِ هَا: ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحَ قُلِ اللهِ اللهِ اللهِ الكَّوَمَ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحَ قُلِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

كان رسول الله على يقين أنه على الحقّ. وكان يُدرك أنها معركة مستمرَّة مع هؤلاء المعاندين، وكان في جولاته السابقة معهم يردُّ عليهم بما ينزل عليه من الوحي. ولذلك حدَّد لهم دون تردُّد موعدًا في اليوم التالي ولكن في هذه المرَّة دون أن يُعلِق الأمر على مشيئة الله في وكان الأولى في هذا الموقف أن يقول لهم: سأجيبكم إن شاء الله عندما يأتي وحي من السماء، فأنزله بإرادتي، إنما ينزل بأمر الله في.

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن إسحاق، السير والمغازي، ص ۲۰۲؛ وابن هشام، السيرة النبوية، ج۲۰۰/۱؛ والبيهقي، دلائل النبوة، ج۲۰۰/۲؛ ابن كثير، البداية والنهاية، ج٦٩/٣، ٧٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ج١١٣٥٦؛ ابن كثير في تفسيره، ج١١٣٥/ ـ ـ ١١٣٥/.

<sup>(</sup>٣) انظر: الترمذي، كتاب تفسير القرآن، باب ومن سورة بني إسرائيل، ج٤٠٣/٥، ح برقم: ٣١٤٠؛

ورواه أحمد في مسنده، ج١/٢٥٥؛ وانظر: ابن كثير في تفسيره، ج٢/٢٥١.

نصرًا قريبًا لهم، ولكن بعد خمس عشرة ليلة نزل الوحي يحمل الإجابة الحاسمة على أسئلتهم، وجاءت الإجابة مطابقة تمامًا لما ذكره اليهود. وكان التأخُّر في الردِّ علامة جديدة من علامات النبوة؛ لأنه لو كان رسول الله في يعلم هذا العلم عن طريق قراءة في كتب الأولين كما يزعمون، لكانت الإجابة حاضرة عنده؛ لكنه لا يعلم شيئًا فعلاً إلا عن طريق الوحي. ولو كان الأمر بيده لما عرَّض نفسه للإحراج أمام زعماء قريش. ولقد كانت الإجابة آية للفريقين؛ فريق المشركين وفريق اليهود. وكانت في الوقت نفسه درسًا لرسول الله في والمسلمين، وتنبيهًا لهم ألا يَذكروا شيئًا عن المستقبل دون تقديم مشيئة الله، ونزل قوله - تعالى -: ﴿ وَلاَ نَقُولَنَ لِشَائَءٍ إِنّي فَاعِلُ ذَلِكَ عَدًا ﴿ آَنَ يَمُدِينِ رَبِّ فَاعِلُ عَدًا ﴿ آَنَ يَمُدِينِ رَبِّ فَاعَلُ عَمَّ أَنَ يَمُدِينِ رَبِّ فَاعَلُ عَمَّ أَنْ يَمُدِينِ رَبِّ فَاعَلُ عَمَّ أَنْ يَمُدَارَشَدًا ﴿ اللَّهُ هَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّ

وقد ناقش هم مشركي مكة عما يعبدون فكان ردهم ضعيفا كما قال - تعالى -: ﴿ بَلُ قَالُواْ إِنَّا وَجَدُنَا ءَابَاءَنَا عَلَىٰ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٰ ءَاثَرِهِم مُّهُ مَدُونَ ﴿ آَلُ قَالَ مُتَرَفُوهَا إِنَّا وَجَدُنَا ءَابَاءَنَا عَلَىٰ أُمَّةٍ وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلُنَا مِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتَرَفُوهَا إِنَّا وَجَدُنَا ءَابَاءَنَا عَلَىٰ أُمَّةٍ وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلُنَا مِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتَرَفُوهَا إِنَّا وَجَدُنَا ءَابَاءَنَا عَلَىٰ أُمَّةٍ وَإِنَا عَلَىٰ ءَاثَنِهِم مُقتَدُونَ ﴿ آَلُ هُ قَالَ أُولَوْ جِنتُكُم فِأَهُم بِأَهْدَىٰ مِمَّا وَجَدَّتُم عَلَيْهِ ءَابَاءَكُم قَالُواْ إِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُهُ بِهِ عَلَيْهِ مَالُولُونَ ﴿ آلَ الزخرف! (\*\*) قَالُ أَولُو عِنْ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ

<sup>(</sup>١) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج٢/ ١١٥٢؛

رواه ابن حبان في صحيحه، جـ ٣٠١/١، ح برقم: ٩٩؛ وأبو يعلى في مسنده، جـ ٢١٠/٤، ح برقم: ٢٥٩، والحاكم في المستدرك، تفسير سورة إنا أنزلناه، ج/١٥٩/٥، ح برقم: ٣٩٦١، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه؛

انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١١٥١/، ١١٥٢.

<sup>(</sup>۲) انظر: ابن كثير، تفسيره، ج١٦٧٩/٢.

وهو عجز عن المقارعة بالحجة والمنطق، مع اللجوء إلى قداسة الموروث ولو كان ضلالاً. وقد جاءوا إليه يسألونه في يوم من الأيام عن نسب ربّه! مع ضعف تصورهم عن الرب، وسطحية تفكيرهم، فرد عليهم هي بما أَنْزَلَ اللهُ: ﴿ قُلُ هُو اللّهُ أَكَدُ اللّهُ الصَّاحَدُ اللّهُ الصَّاحَدُ اللهُ الله

وفي القرآن الكثير من نماذج محاورته الله للمشركين، قال ـ تعالى ـ فَيُ المَشركين، قال ـ تعالى ـ فَيُ أَرْءَيْتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللّهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ الْأَرْضِ أَمْ لَمُمْ شِرْكُ فِي السَّمَوَتِ اللّهَ الْأَرْضِ أَمْ لَمُمْ شِرْكُ فِي السَّمَوَتِ اللّهُ اللّهُ فِي السَّمَوَتِ اللّهُ عَلَيْ إِن كُنتُم صَدِقِينَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ إِن كُنتُم صَدِقِينَ اللهُ اللّهُ اللّهُ حقافًا . (")

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ سَيَقُولُ ٱلَّذِينَ أَشْرَكُواْ لَوْ شَآءَ ٱللّهُ مَا أَشْرَكُنَا وَلَآ ءَابَآؤُنَا وَلَا حَرَّمَنَا مِن شَيْءٍ حَنَا ذَاقُواْ بَأْسَنَا قُلْ هَلَ حَرَّمَنَا مِن شَيْءٍ حَنَا ذَاقُواْ بَأْسَنَا قُلْ هَلَ هَلَ عَنْ عَلْمِ فَتَعْرِ عُوْهُ لَنَا آ إِن تَنْبِعُونَ إِلّا ٱلظَّنَ وَإِنْ أَنتُمْ إِلّا تَخْرُصُونَ ﴿ فَا قُلْ هَلُمَ مَنْ عِلْمِ فَتَخْرِجُوهُ لَنَا آ إِن تَنْبِعُونَ إِلّا الظَّنَ وَإِنْ أَنتُمْ إِلّا تَخْرُصُونَ فَا أَلْا يَنْ مَهُ لَكُمْ ٱلَّذِينَ يَشْهَدُونَ فَلْلَا اللّهَ حَرَّمَ هَنَا أَلْا يَنْ مَهِ دُواْ فَلَا تَشْهَدُ مَعَهُمْ وَلا تَنْبِعُ أَهُواَءَ ٱلّذِينَ كَذَبُواْ إِنَا اللّهُ حَرَّمَ هَنَا أَلَا يَنْ مَهِ دُواْ فَلَا تَشْهَدُ مَعَهُمْ وَلا تَنْبِعُ أَهُواَءَ ٱلّذِينَ كَذَبُوا عَلا تَشْهَدُ مَعَهُمْ وَلا تَنْبِعُ أَهُواَءَ ٱلّذِينَ كَذَبُوا عَلا تَشْهَدُ مَعَهُمْ وَلا تَنْبِعُ أَهُواَءَ ٱلّذِينَ كَذَبُوا عَلا تَشْهَدُ مَعَهُمْ وَلا تَنْبِعُ أَهُواَءَ ٱلّذِينَ كَذَبُوا عَلَا تَشْهَدُ مَعَهُمْ وَلا تَنْبِعُ أَهُواَ مَا كُولُ مَا فَلَا تَشْهُ كُولُونَ الْوَلاَ لَيْنَ عَلَا لَوْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ فَرَدُوا اللّهُ اللّهُ مُنْ وَلا تَقْدَبُوا ٱلْفَوَرِحِسَ مَا ظَهُولَ اللّهَ مَنْ إِمْ اللّهُ اللّهُ مَنْ فَي إِلَا عَلَى اللّهُ عَلْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُولُولًا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

<sup>(</sup>۱) انظر: الترمذي: كتاب التفسير، باب ومن سورة الإخلاص، ج٥١/٥٥، ٤٥١؛ وأحمد في مسنده، ج٥١/٣٥؛

انظر: ابن ڪثير في تفسيرهِ، ج٢٠٥٠/؛

<sup>/</sup>https://www.islamstory.com/ar

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٧٠١/.

مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ۚ وَلَا تَقَ نُلُواْ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ذَٰلِكُمُ وَصَّنَكُم بِهِ عَلَيْهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ذَٰلِكُمُ وَصَّنَكُم بِهِ عَلَيْكُو نَعْقِلُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُو نَعْقِلُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُو اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّ

وكان عدواً. ويمكن أن نرى صورة من صورة من صورة من صورة الذي كان يدور بين الرسول وبين مشركي صورة من صور ذلك الحوار الذي كان يدور بين الرسول وبين مشركي مكة بما جاء في قوله ـ تعالى ـ: ﴿ قُلُ إِن كَانَ لِلرَّمْنِ وَلَدُّ فَأَنَا أُوّلُ ٱلْعَبِدِينَ (١٠) ﴾ [الزخرف] (٢) حيث يحاور الرسول الله المشركين، مُبلِّغًا عن رب العالمين.

و ـ مر بنا ـ أنه حين لجأت قريش إلى محاولة إغراء رسول الله الله بالشهوات والحياة الدنيا فإن عتبة بن ربيعة، وكان من سادات قريش، رأى النبي جالسًا لي المسجد الحرام فقال لسادة قريش: يا معشر قريش ألا قوم إلى هذا (يعني الرسول في) فأعرض أمورًا لعله يقبل بعضها ويكف عنّا؟ قالوا: بلى يا أبا الوليد، فقام حتى جلس إلى رسول الله ف فحدثه وقال: يا ابن أخي إنك منا حيث قد علمت في العشيرة والمكان والنسب، وإنك قد أتيت قومك بأمر عظيم، فرقت به جماعتهم وسفهت به أحلامهم وعبت به آلهتهم ودينهم وكفرت به من مضى من آبائهم فاسمع مني أعرض عليك أمورًا تنظر فيها لعلك تقبل منها بعضها فقال و: ((قُلْ يا أبا الوليد أَسُمَعُ)) قال: يا بن أخي إن كنت تريد بما جئت به من هذا الأمر مالاً جمعنا علينا حتى لا نقطع أمرًا دونك، وإن كنت تريد به مُلكًا ملكناك علينا، وإن كان هذا الذي يأتيك رئيًا لعملاً من الجنّ تراه لا تستطيع رده عن نفسك طلبنا لك الطب وبذلنا فيه أموالنا حتى نبرئك منه، فإنه ربما غلب نفسك طلبنا لك الطب وبذلنا فيه أموالنا حتى نبرئك منه، فإنه ربما غلب

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١/١٣١، ٧٣٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٦٨٦/، ١٦٨٧.

عليك التابع على الرجل حتى يداوى منه .. حتى إذا فرغ عتبة بن ربيعة من حديثه، والرسول ﷺ يسمع إليه بكل أدب، ناداه بأحب الألقاب إليه قائلًا: ((أَفُرَغْتُ يا أبا الوليد؟)) قال: نعم، قال: فاستمع منى قال: أفعل، فقرأ عليه رسول الله من سورة فصلت قال \_ تعالى \_: ﴿ حَمَر اللَّهُ مَن الرَّجُهَن الرَّجُهَن ٱلرَّحِيمِ اللَّ كِكُبُ فُصِّلَتَ ءَايِنتُهُ، قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ اللَّ بَشِيرًا وَنَذِيرًا فَأَعْرَضَ أَكُثَرُهُمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ ﴿ اللَّهِ الْعَصَلَتِ]. (١) ومضى رسول الله ﴿ حتى وصل قوله \_ تعالى \_: ﴿ فَإِن أَعْرَضُواْ فَقُلْ أَنذَرْتُكُم صَعِقَةً مِّثْلَ صَعِقَةِ عَادِ وَثَمُودَ ﴿ اللهُ ﴾ [فصلت]. (٢) حتى إذا أتى الرسول ١١ السجدة في قوله ـ تعالى ـ: ﴿ وَمِنْ ءَايَـتِهِ ٱلَّيَـٰ لُ وَٱلنَّهَارُ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ لَا تَسَجُدُواْ لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَٱسۡجُدُواْ لِلسَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَٱسۡجُدُواْ السَّمِ ٱلَّذِي خَلَقَهُنَّ إِن كُنتُم إِيَّاهُ تَعَبُدُونَ ﴿ اللَّهِ افْصلت اللَّهِ وسجد رسول الله ، فاندهش عتبة مما سمع من رسول الله ، ومن سجوده، وقيل إنه لما وصل الرسول على القوله - تعالى -: ﴿ فَإِنْ أَعْرَضُواْ فَقُلُ أَنذَرْتُكُم صَعِقَةً مِّثْلَ يناشده ويصيح: أنشدك بالله والرَّحِم، ثم استند إلى يديه وأخذ يغرق في التأمل والتفكير، ثم عاد إلى الملأ من قريش، فلما رأوه مقبلاً عليهم قال بعضهم لبعض: نحلف بالله لقد جاءكم أبو الوليد بغير الوجه الذي ذهب به.

فجلس إليهم مطرقًا، قالوا: ما وراءك يا أبا الوليد؟ قال: سمعت قولاً والله ما سمعت مثله قط، والله ما هو بالشعر ولا بالسحر ولا بالكهانة، يا معشر قريش أطيعوني واجعلوها بي، وخلّوا بين الرجل وبين ما هو فيه!! فاعتزلوه.

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٦٥٠/، ١٦٥١.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٦٥٣/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٦٥٩/٢، ١٦٦٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٦٥٣/٢.

فو الله ليكون لقوله الذي سمعت منه نبأ، فإن تُصِبْهُ العرب فقد كُفيتموه بغيركم، وإن يظهر على العرب فمُلكُه مُلكُكم، وعزه عزكم، وكنتم أسعد الناس به. قالوا: سحرك يا أبا الوليد بلسانه! قال: رأيي فاصنعوا ما بدا لكم.(۱)

والغريب أن عتبة بن ربيعة تيقن صدق رسول الله ، وعرف القرآن الذي جاء به وسمعه منه مباشرة، ومع ذلك فقد قُتل معاندًا مشركًا في صفوف قريش يوم بدر، (۱) رغم تحذيره لقومه، وأن محمدًا سينتصر على من عاداه. وهذا الموقف يبيّن صدق رسول الله في في دعوته، وأنه ما جاء يطلب الدنيا والمُلك ولا النساء، ولكنه رسول من عند الله في.

بداية الحوار كانت الكلمة الأولى لعتبة بن ربيعة الذي جاء محملاً بعدة عروض لعل النبي هي يقبل بعضها، وذلك في كلمات موجزة نتبين منها استراتيجية ذلك المحاور البارع والداهية الماكر في عرض فكرته.

لكن النصر كان للحق وحامله ﷺ.

كانت قريش قبل هجرة رسول الله هي حريصة على منع القادمين إلى مكة من السماع لرسول الله هي. يروي الطفيل ـ فيما ذكرنا في موضع آخر ـ أنه قدم مكة ورسول الله هي بها: (فمشى إليه رجال من قريش، وكان الطفيل رجلاً شريفًا شاعرًا لبيبًا، فقالوا له: يا طفيل إنك قدمت بلادنا،

<sup>(</sup>۱) انظر القصة مع اختلاف في تفصيلاتها عند: ابن هشام، السيرة النبوية، ج١٩٤/١؛ ابن كثير، البداية والنهاية، ج٣/٣٥؛ وانظر: ابن أبي شيبة، المغازي، ص ١٠٨؛ الذهبي، السيرة النبوية، ج١٩٤/١؛

وانظر: خالد البداح، فقه الحوار مع المخالف، ص ٦٤.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام، السيرة النبوية، ج٢/٢٤.

<del>acas Boon-</del>

وهذا الرجل الذي بين أظهرنا قد أعضل بنا، وقد فرق بين جماعتنا، وشتت أمرنا، وإنما قوله كالسحر، يفرق بين الرجل وأبيه، وبين الرجل وأخيه، وبين الرجل وزوجه، وإنّا نخشى عليك وعلى قومك ما قد دخل علينا، فلا تكلمنّه ولا تسمعنّ منه شيئًا. قال: فوالله ما زالوا بي حتى أجمعت أن لا أسمع منه شيئًا ولا أكلمه، حتى حشوت في أذني حين غدوت إلى المسجد كُرسُفًا(١) فَرَقًا من أن يبلغني شيء من قوله، وأنا لا أريد أن أسمعه. قال فغدوت إلى المسجد، فإذا رسول الله ١١ قائم يصلى عند الكعبة. قال: فقمت منه قريبًا فأبي الله إلا أن يسمعني بعض قوله. قال: فسمعت كلامًا حسنًا. قال: فقلت في نفسى: واثكِّلُ أمى، والله إنى لرجل لبيب شاعر ما يخفى على الحسن من القبيح، فما يمنعني أن أسمع من هذا الرجل ما يقول، فإن كان الذي يأتي به حسنًا قبلته، وإن كان قبيحًا تركته، قال: دخلت عليه فقلت: يا محمد إن قومك قد قالوا لي كذا وكذا، للذي قالوا، فوالله ما برحوا يخوفونني أمرك حتى سددت أذنى بكرسف، لئلا أسمع قولك، ثم أبي اللَّه إلا أن يسمعني قولك، فسمعته قولا حسنًا، فاعْرِضْ عليَّ أمرك.

قال فعرض علي رسول الله ﴿ الإسلام، وتلا عليَّ القرآن، فلا والله ما سمعت قولاً قط أحسن منه ولا أمرًا أعدل منه. قال فأسلمت وشهدت شهادة الحق، وقلت: يا نبي الله إني امرؤ مُطاعٌ في قومي، وأنا راجع إليهم وداعيهم إلى الإسلام، فادع الله أن يجعل لي آية تكون لي عونًا عليهم فيما أدعوهم إليه فقال: "اللهم اجعل له آية".

<sup>(</sup>١) الكُرسف: القطن (المعجم الوسيط، ص ٧٨٤).

قال فخرجت إلى قومي، حتى إذا كنت بثنية تطلعني على الحاضر، وقع نور بين عيني مثل المصباح فقلت: اللهم في غير وجهي، إني أخشى أن يظنوا أنها مُثلَةً \_ أي عقوبة \_ وقعت في وجهي لفراقي دينهم. قال: فتحول فوقع في رأس سوطي. قال: فجعل الحاضرون يتراءون ذلك النور في سوطي كالقنديل المعلق وأنا أهبط إليهم من الثنية. قال: حتى جئتهم فأصبحت فيهم. قال: فلما نزلت أتاني أبي، وكان شيخًا كبيرًا، قال: فقلت: إليك عني يا أبت، فلست منك ولست مني، قال: ولِمَ يا بني؟ قال: قلت: أسلمت وتابعت دين محمد قال: أي بني فديني دينك؟ قال: فقلت: فاذهب فاغتسل وطهر ثيابك، ثم تعال حتى أعلمك ما عُلِّمتُ. قال: فذهب فاغتسل وطهر ثيابه. قال: ثم جاء فعرضت عليه الإسلام فأسلم.

قال: ثم أتتني صاحبتي، فقلت: إليك عني، فلست منك ولست مني، قالت لم بأبي أنت وأمي؟ قال: قلت: قد فرق بيني وبينك الإسلام وتابعت دين محمد ﴿ وَالتَّ قَلْتَ: فَاذَهْبِي إلى حنا ذي الشرى ـ قال ابن هشام: ويقال ـ حمى ذي الشرى ـ فتطهري منه.

قال: وكان ذو الشرى صنمًا لدوس وكان الحمى حمى حموه له، وفيه وشل من ماء يهبط من جبل. قال: فقالت: بأبي أنت وأمي، أتخشى على الصبية من ذي الشرى شيئًا، قال: قلت: لا، أنا ضامن لذلك، فذهبت فاغتسلت ثم جاءت فعرضت عليها الإسلام فأسلمت.

ثم دعوت دوسًا إلى الإسلام فأبطأوا عليّ، ثم جئت رسول الله به بمكة فقلت: له يا نبي الله إنه قد غلبني على دوس الزنا فادْعُ الله عليهم فقال: "اللهم اهد دوسًا" ارجع إلى قومك فادعهم وأرفق بهم. قال: فلم أزل بأرض دوس أدعوهم إلى الإسلام، حتى هاجر رسول الله إلى المدينة، ومضى

بدر وأحد والخندق، ثم قدمت على رسول الله هي بمن أسلم معي من قومي ورسول الله هي بخيبر. حتى نزلت المدينة بسبعين أو ثمانين بيتًا من دوس، ثم لحقنا برسول الله هي بخيبر فأسهم لنا مع المسلمين).(١)

كان إسلام الطفيل كما هو واضح في مكة، حيث عاد بعدها داعية في قومه. وأسلم على يديه قلة واستعصت عليه القبيلة، فجاء مرة أخرى إلى الرسول في المدينة وشرح له الوضع، وطلب منه أن يدعو على القوم إلا أنه دعا لهم، كما جاء في رواية البخاري، حيث قال الطفيل: (إن دوساً قد هلكت عصت وأبت فادع الله عليهم فقال: "اللهم اهد دوساً وأتني بهم"). (\*) وقد استجيبت دعوة رسول الله في فأسلمت دوس وجاء وفدها مع الطفيل بن عمرو ومعه سبعون أو ثمانون رجلاً من القوم، وقد كان الطفيل مع رسول الله في تحطيم بعض الأصنام في نواحي دوس. (\*) حين فتح مكة وبعثه رسول الله في لتحطيم بعض الأصنام في نواحي دوس. (\*) في كان مع رسول الله في حتى توفى في، فشارك في القضاء على المرتدين في معارك متعددة، حتى استشهد في في موقعة اليمامة في السنة الحادية عشر من الهجرة في خلافة أبى بكر الصديق في (\*)

وفي حواره هي مع عدي بن حاتم هي - وقد كررناه في أكثر من موضع لشواهده المتعددة - نموذج عظيم للحوار المثمر. (ث) (ثم مضى بي رسول الله هي حتى إذا دخل بي بيته تناول وسادة من أدم محشوة ليفًا، فقذفها إليّ فقال

<sup>(</sup>١) ابن هشام، السيرة النبوية، ج١/٣٨٥.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه، باب قصة الطفيل بن عمرو الدوسي، ج١٢٣/٥.

<sup>(</sup>٣) ابن سعد، السيرة النبوية من الطبقات، ج٢/١٥٧؛ ابن هشام، السيرة النبوية، ج١/٣٨٥.

<sup>(</sup>٤) ابن هشام، السيرة النبوية، ج٢/٢٥٨؛ وانظر: ترجمته في الإصابة لابن حجر، ج٢٢٥/٢.

<sup>(</sup>٥) مرت القصة سابقًا في الحديث عن علمه ﴿ بالأديان، ولأهمية الاستشهاد بها في الحوار وردت مرة أخرى باختصار.

اجلس على هذه قال: قلت: بل أنت فاجلس عليها، فقال بل أنت، فجلست عليها، وجلس رسول الله ﷺ بالأرض. قال: قلت في نفسى: والله ما هذا بأمر ملك، ثم قال إيه يا عدى بن حاتم ألم تك ركوسيًّا؟ قال قلت: بلي. قال: أو لم تكن تسير في قومك بالمرباع؟ قال: قلت: بلي، قال: فإن ذلك لم يكن يحل لك في دينك؛ قال قلت: أجل والله. قال: وعرفت أنه نبى مرسل يعلم ما يُجهل. ثم قال: لعلك يا عدى إنما يمنعك من دخول في هذا الدين ما ترى من حاجتهم، فوالله ليوشكنّ المال أن يفيض فيهم حتى لا يوجد من يأخذه. ولعلك إنما يمنعك من دخول فيه ما ترى من كثرة عدوهم وقلة عددهم، فواللّه ليوشكن أن تسمع بالمرأة تخرج من القادسية على بعيرها (حتى) تزور هذا البيت لا تخاف. ولعلك إنما يمنعك من دخول فيه أنك ترى أن الملك والسلطان في غيرهم، وأيمُ الله ليوشكن أن تسمع بالقصور البيض من أرض بابل قد فتحت عليهم. قال: فأسلمت، وكان عدى يقول قد مضت اثنتان وبقيت الثالثة والله لتكونن. قد رأيت القصور البيض من أرض بابل قد فتحت، وقد رأيت المرأة تخرج من القادسية على بعيرها لا تخاف حتى تحج هذا البيت. وَأيمُ الله لتكونن الثالثة ليفيضن المال حتى لا يوجد من ىأخذه).(١)

وقد انتهت مقابلة عدي بإسلامه على يد رسول الله عن اقتتاع تام اتضح من خلال حديثه عن لقائه مع رسول الله ه، ومن خلال ما رأى من تواضعه وكرمه وحسن خلقه ومعرفته بالنصرانية وأصلها وما أصابها من

<sup>(</sup>۱) الطبري، تاريخه، ج٣/١٥٠؛ وانظر: رواية البخاري في صحيحه؛ كتاب المناقب، باب علامات النبوة في الإسلام، ج٤/١٧٥، ١٧٦؛ وانظر: ابن أبي شيبة، المغازي، ص ١٤٢؛ وابن هشام، السيرة النبوية، ج٤/٨٥٠.

انحراف، وما كان يقوم به عدي من أخذ المرباع من النصارى وهو محرم عليه.

وهذا الحوار ـ الذي كررنا بعضه ـ كان طويلاً، ولعله حاور الرسول في أكثر من موقف وأكثر من يوم أثناء وجوده في المدينة. ومن ذلك أنه (دخل على رسول الله وفي عنق عدي صليب من فضة فقرأ رسول الله هذه الآية قال ـ تعالى ـ: ﴿ اَتَّخَادُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهُبَنَهُمْ أَرْبَابًا مِن دُونِ هذه الآية قال ـ تعالى ـ: ﴿ اَتَّخَادُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهُبَنَهُمْ أَرْبَابًا مِن دُونِ اللهِ وَالْمَسِيحَ ابْرَى مَرْيَهُمْ وَمَا أُمِرُوا إِلّا لِيعَبُدُوا إِلَاهَا وَحِدًا لا اللهِ وَالْمَسِيحَ ابْرَى مَرْيَهُمْ وَمَا أُمِرُوا إِلّا لِيعَبُدُوا إِلَاهُا وَحِدًا لا الله في المنافرة المنافرة المنافرة فهل تعلم شيئًا أكبر من الله عدي، ما تقول؟ أيفرك أن يقال الله أكبر فهل تعلم شيئًا أكبر من الله عام ما يفرك؟ أيفرك أن يقال لا إله إلا الله فهل تعلم من إله غير الله؟ ثم دعاه للإسلام فأسلم وشهد شهادة الحق). (\*\*)

وقد ثبت أن عدي بن حاتم الله كان ثابتًا على الإسلام متعاولًا مع أبي بكر الصديق الله في خلافته زمن الردة، حيث ساهم في جمع صدقات قومه والدفاع عن المسلمين ضد المرتدين.

فقد أورد البخاري في صحيحه بابًا سماه (قصة وفد طيئ) وحديث عدي ابن حاتم أورد فيه حديثًا عن عدي بن حاتم الله قال: (أتينا عمر بن الخطاب وفدًا فجعل يدعو رجلاً رجلاً ويسميهم، فقلت: أما تعرفني يا أمير المؤمنين؟ قال بلى، أسلمت إذ كفروا، وأقبلت إذ أدبروا، ووفيت إذ غدروا، وعرفت

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٨٧٣، ٨٧٤.

<sup>(</sup>۲) ابن ڪثير، تفسيره، ج١/٨٧٤.

إذ أنكروا ، فقال عدي: فلا أبالي إذًا).(١)

ومن الأمثلة على الحوار ما جرى بين رسول الله ﴿ وبين نصارى نجران، وقد مر بنا ذلك بتفاصيلة في علمه ﴿ بالأديان، من هذا المجلد.

ومن أمثلة الحوار النبوي الحازم ما جرى في السنة التاسعة من الهجرة، حيث كان ضمن الوفود التي قدمت على رسول الله وقد من بني حنيفة، منهم أناسمن أشرافهم. (4) معهم مسيلمة الكذاب، قبل ادِّعائه النبوة، وفي بداية تفكيره بذلك.

وقد أنزلهم الرسول في في دار (رملة بنت الحارث)، وكانت معدّةً لضيوف رسول الله في وفي يده جريدة من نخل، ومعه بعض الصحابة، فيهم (ثابت بن قيس بن شماس)، فوقف عليه رسول

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، كتاب المغازي، ج٥/١٢٣.

<sup>(</sup>٢) ابن حجر، فتح الباري، ج٢٨/٢٣.

<sup>(</sup>٣) ابن حجر، فتح الباري، ج٢٩/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: رواية البخاري، كتاب المغازي، باب وفد بني حنيفة، ج٥/١١٨.

<del>\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*</del>

الله ﴿ فكلمه، (١) ولعل رواية البخاري الأخرى في تفاصيل الحادثة أبلغ من أن تشرح، فقد روى ابن عباس ﴿ قال: (قدم مسيلمة الكذاب على عهد رسول الله ﴿ فجعل يقول: إن جعل لي محمد الأمر من بعده تبعته، وقدمها في بشر كثير من قومه، فأقبل إليه رسول الله ﴿ ومعه ثابت بن قيس بن شماس ﴾، وفي يد رسول الله ﴿ قطعة جريد حتى وقف على مسيلمة في أصحابه فقال: لو سألتني هذه القطعة ما أعطيتكها، ولن تعدو أمر الله فيك، ولئن أدبرت ليعقرنك الله، وإني لأراك الذي أريت فيه ما رأيت، وهذا ثابت يجيبك عني، ثم انصرف ﴿ عنه). (٢)

وورد في الرؤيا التي رآها رسول الله في كما روى البخاري عن أبي هريرة في يقول: قال رسول الله في: ((بَيْنَا أنا نائم أُتيت بخزائن الأرض فوُضِع في كفي سواران من ذهب فكبرا عليّ، فأوحى الله إلي أن انفخهما فنفختهما فذهبا فأوَّلْتُهُمَا الكذَّابَيْن اللذيْن أنا بينهما، صاحب صنعاء وصاحب اليمامة)).(7)

لقد كان رد رسول الله حاسمًا وقويًّا يتطلبه الموقف أمام ذلك الكذاب. وقد اشترك بنو حنيفة في العناد مع مسيلمة حين ادعى النبوة، فتبعه بنو حنيفة بعد عودته إلى اليمامة عصبية، حيث قال أحدهم: (أشهد أنك كاذب، ولكن كذاب ربيعة أحب إلينا من صادق مضر).(3)

(١) من رواية البخاري في صحيحه، كتاب المغازي، باب قصة الأسود العنسي، ج١١٩/٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: رواية البخاري في صحيحه، كتاب المفازي، باب وفد بني حنيفة، ج ١١٨/٥.

<sup>(</sup>٣) من رواية البخاري في صحيحه، كتاب المغازي، باب وفد بني حنيفة، ج١١٨/٥. وصاحب صنعاء المشار إليه هو: الأسود العنسي الكذاب.

<sup>(</sup>٤) الطبري، تاريخه، حوادث السنة الحادية عشرة، ج٥١٤/٣.

وقد كتب مسيلمة إلى رسول الله ﴿ (من مسيلمة رسول الله إلى محمد رسول الله سلام عليك فإني قد أُشركت في الأمر معك، وإن لنا نصف الأرض ولقريش نصف الأرض ولكن قريشًا قوم يعتدون).(١)

ورد عليه ﴿ ((بسم الله الرحمن الرحيم من محمد رسول الله إلى مسيلمة الكذاب سلام على من اتبع الهدى، أما بعد فإن الأرض لله يورثها من يشاء من عباده والعاقبة للمتقين)). وقد كانت مكاتبته للنبي ﴿ في السنة العاشرة من الهجرة. (٢)

وقد قويت شوكة مسيلمة ومن معه، وهدد المسلمين في المدينة بعد وفاة رسول الله في، وكان من أوائل أعمال أبي بكر الصديق في القضاء على المرتدين، فأرسل ثلاثة جيوش لمحاربة مسيلمة، الذي ازدادت قوته لفترة مؤقتة بعد انضمام قبائل أخرى إليه، منها بنو تميم، إلى أن تمكن المسلمون من القضاء على ردته في معركة اليمامة المشهورة التي استشهد فيها عدد كبير من أصحاب رسول الله في تجاوز الثلاث مائة، فيهم عدد كبير من الأنصار. وكان فيهم زيد بن الخطاب أخو عمر في وأبو دجانة في وغيرهم.

ولعل حواره الحازم مع وفد بني عامر بن صعصعة من قيس عيلان من مضر فيه مثال جيد. (٤) وكانت القبيلة تقيم في نواحي نجد القريبة من

<sup>(</sup>۱) الطبري، تاریخه، ج۲٤٨/۳.

<sup>(</sup>۲) الطبري، تاريخه، ج۲٤٨/٣.

<sup>(</sup>٣) راجع تفصيلات المعركة في الفتوح الإسلامية عبر العصور، عبد العزيز العُمري، ص ١٠٣؛ والطبري، تاريخه، ج٢٥٢/٣.

<sup>(</sup>٤) ابن حزم، جمهرة أنساب العرب، ج٢٧١/٢.

acti Usa

المدينة. وكان الرسول وقد بعث أناسًا من أصحابه لدعوتهم، فقتلوا في حادثة بئر معونة المشهورة. وقد قدم وفد من بني عامر فيهم عامر بن الطفيل، وهو ممن قاتل أصحاب النبي في بئر معونة، وكان أعرابيًا قاسيًا، فطلب منه النبي أن يسلم فقال: ما تجعل لي إن أسلمت فقال في: لك ما للمسلمين وعليك ما عليهم، فقال للنبي في: اجعل لي الأمر من بعدك فقال في: ((ليس ذلك لك ولا لقومك ولكن لك أعنة الخيل)) قال: أنا الآن فقال في أعنة خيل نجد، اجعل لي الوبر ولك المدر، ((لا)) فقال في: ((لا))، قال عامر: لا، ثم هدد الرسول في قائلاً: أما لأملأنها عليكم خيلاً ورجالاً، فقال في: ((يمنعك الله. اللهم اكفني عامر بن الطفيل))، فأصيب بغدة في عنقه، كان يصيح منها ومرض في بيت سلولية، ثم كره الموت في بيتها فركب فرسه خارجًا وهو يقول: أغدة كغدة الإبل، وموت في بيت سلولية وسار عليه حتى مات. (()

وفي حواره هي مع وفد بني تميم، ('') إحدى القبائل العدنانية، ينتسبون إلى مُرّ بن أد، وهي من أكبر قبائل العرب، (٥) مواطنهم في البحرين وشرقي نجد ونواحي الأحساء. (٦)

وقد جاء وفدهم في السنة التاسعة من الهجرة، بعد عودة الرسول هي من غزوة تبوك، وقد ذُكر أنَّ لهم وافدًا أو أفرادًا مثلوا قومهم قبل هذا العام.

<sup>(</sup>١) انظر حادثة بئر معونة، من كتابى: (رسول الله وخاتم النبيين)، القسم الثالث.

<sup>(</sup>٢) الوبر، يقصد به البادية نسبة إلى رعاة الإبل وهي ذات الوبر، والمدر هم أهل القرى.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام، السيرة النبوية، ج٤/٥٦٩؛ ابن كثير، تفسيره، ج١٠٠٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: صحيح البخاري، كتاب المغازي، باب وفد بني تميم، ج١١٥/٤.

<sup>(</sup>٥) ابن حجر، فتح الباري، ج ٢٠٥/١٦؛ ابن حزم، جمهرة أنساب العرب، ص ٢٠٧.

<sup>(</sup>٦) ابن هشام، السيرة النبوية، ج٤/٥٧٥؛ الهمداني، صفة جزيرة العرب، ص ٢٨١.

قدم وفدهم على رسول الله في في المدينة وكان وفدهم من أشهر وفود القبائل على رسول الله في الأحداث، وفيهم زعماء مشهورون على مستوى القبائل العربية، منهم الأقرع بن حابس، والزبرقان بن بدر، والحبحاب بن يزيد، وعطارد بن حاجب، وعُينَانة بن حصن وغيرهم.(۱)

و وقد وضع البخاري في صحيحه بابًا سماها (باب وفد بني تميم)، أورد فيه عدة أحاديث. (۲)

لما وصل الوفد إلى المدينة كان في حجرات أمهات المؤمنين، فدخلوا المسجد وأخذوا ينادون رسول الله في: (أن إخْرُجْ علينا يا محمد فإن مَدْحنا زين وذمّنا شين)، (أ) فتأذى رسول الله في من قولهم ذلك وقال: ((ذاك الله في))، (أ) وفيهم نزل قوله ـ تعالى ـ: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَاءِ ٱلحُجُرَتِ وَكُو أَنَهُمْ صَبُرُوا حَتَّى تَخَرُجَ إِلَيْهِمْ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَاللهُ عَفُورٌ وَكِيهُمْ لَا يَعْقِلُونَ اللهُ عَلَوْ أَنَهُمْ صَبُرُوا حَتَى تَغَرُّجَ إِلَيْهِمْ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَاللهُ عَفُورٌ وَحِيمٌ (الله في الحجرات). (أ)

وبعد خروج الرسول هي طلبوا أن يأذن لخطيبهم عطارد بن حاجب، فألقى خطبة جاء فيها: (الحمد لله الذي له الفضل والمن علينا وهو أهله الذي جعلنا ملوكًا ووهب لنا أموالاً عظامًا نفعل فيها بالمعروف، وجعلنا أعز أهل المشرق، واستمر في مدح بني تميم حتى فرغ من خطبته).(1)

<sup>(</sup>١) ابن هشام، السيرة النبوية، ج٤/٥٦٠.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، ج١١٥/٤، ١١٦.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام، السيرة النبوية، ج٤/٢٥

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٧٤٤/.

<sup>(</sup>٦) انظر: نص الخطبة عند ابن هشام، السيرة النبوية، ج٥٦٢/٤.

فلما فرغ أمر الرسول في ثابت بن قيس بن الشماس بإجابته فقام في خطيبًا وكان مما قال: (الحمد لله الذي السموات والأرض من خلقه، قضى فيهن أمره، ووسِع كرسيتُه علمه، ولم يكن شيء قط إلا من علمه ...) وواصل خطبته التي كانت مليئة بالإيمان والصدق والدعوة إلى الله تعالى والثناء على الله ورسوله في (۱)

نحن الكرام فلاحيٌّ يعادلنا

منا الملوك وفينا تُنصب البيعُ (٢)

فدعا الرسول ﴿ حسان بن ثابت أن يجيبه بعد فراغه، فقال حسان ﴿ قصيدة عصماء منها:

إنّ الذوائب من فيهر وإخوتهم

قد بينوا سنة للناس تُتّبععُ

يرضى بها كلُّ من كانت سريرتُه

تقوى الإله وكلَّ الخيرِ يَصْطنِعُ (٢)

فكانت معاني حسان تحمل معاني الإسلام السامية، والفخر بها وبرسول الله ، وقيل إنه تبودلت قصائد أخرى بين الزبرقان وحسان ، فلما

<sup>(</sup>١) انظر: نص الخطبة عند ابن هشام، السيرة النبوية، ج٥٦٢/٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن هشام، السيرة النبوية، ج٥٦٤/٤. (البيعة تأتي بمعنى التولية وتنصيب الأمراء والملوك؛ المعجم الوسيط، ص ٧٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن هشام، السيرة النبوية، ج١٧٥/، ١٧٦.

فرغوا قال الأقرع بن حابس (وأبي إن هذا الرجل لَمؤتى له، لَخطيبُه أخطبُ من خطيبنا، ولَشاعِرُه أشعرُ من شاعرنا، ولأَصواتهم أحلى من أصواتنا).(١)

وقد أسلم القوم وتعلموا من رسول الله ، وأمر بعض الصحابة بتعليمهم، وكانوا يسألون رسول الله .

وقد روى البخاري ه في صحيحه عن عمران بن حصين ه قال: ((أتى نفر من بني تميم إلى النبي فقال: اقبلوا البشرى يا بني تميم قالوا يا رسول الله قد بشرتنا فأعطنا، فرؤي ذلك في وجهه، فجاء نفر من اليمن فقال: اقبلوا البشرى إذا لم يقبلها بنو تميم قالوا: قد قبلنا يا رسول الله)).(۲)

وحينما أراد الوفد العودة إلى ديارهم أجازهم الرسول ﴿ وكان لأبي بكر ولعمر ﴿ رأيان مختلفان حول تعيين أمير على القوم فقد روى البخاري عن عبد الله بن الزبير ﴿ : (قدم ركب من بني تميم على النبي ﴿ فقال أبو بكر: أمِّر القعقاع بن معبد بن زرارة ، فقال عمر: بل أمِّر الأقرع بن حابس ، قال أبو بكر: ما أردت إلا خلافي ، قال عمر: ما أردت خلافك فتماريا ﴿ قَلْ أَبُو بَكِر: مَا أَردت إلا خلافي ، قال عمر: ما أردت خلافك فتماريا ﴿ مَتَى ارتفعت أصواتهما ، فنزلت في ذلك قوله - تعالى -: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لا تَرْفَعُواْ لَهُ مَوْا بَيْنَ يَدَي اللّهِ وَرَسُولِهِ وَاللّهُ إِنَّ اللّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴿ يَتَأَيُّهُا الّذِينَ ءَامَنُواْ لا تَرْفَعُواْ أَصُواتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النّبِي وَلا بَحَهُ رُواْ لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضٍ أَن تَحْبَطَ أَصُواتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النّبِي وَلا بَحَهُ رُواْ لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضٍ أَن تَحْبَطَ أَعُمُلُكُمْ وَأَنتُمْ لاَ تَشْعُرُونَ ﴿ الحجرات احتى انقضت ). (\*)

وهناك مثال راق للحوار النبوي الشريف في قصة وافد بن سعد بن بكر

<sup>(</sup>١) انظر: ابن هشام، السيرة النبوية، ج٤/٥٦٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: صحيح البخاري، باب وفد بني تميم، ح برقم: ٤٣٦٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: صحيح البخاري، كتاب التفسير "سورة الحجرات"، باب (ولا ترفعوا)، ج٢٦/٦؛ وانظر: تفسير ابن كثير، ج٢/١٧٤٣.

actions.

هم فرع من هوازن المضرية، (۱) ومواطنهم جنوب الطائف، استُرضِعَ فيهم الرسول .

وقد أورد ابن هشام قصة وفادته ممثلاً قومه حيث قال: ((بعثت بنو سعد ابن بكر (ضمام بن ثعلبة) وافدًا إلى رسول الله ، فقدم عليه وأناخ بعيره على باب المسجد، ثم عقله، ثم دخل المسجد ورسول الله ، جالس في أصحابه. وكان ضمام رجلا جلدًا أشعر ذا غديرتين، فأقبل حتى وقف على رسول الله ﷺ في أصحابه فقال: أيكم ابن عبد المطلب؟ قال: فقال: رسول الله ﷺ: "أنا ابن عبد المطلب". قال أمحمد؟ قال: نعم، قال: يا ابن عبدالمطلب، إنى سائلك ومغلظ عليك في المسألة فلا تُجِدن في نفسك، قال: لا أجِدُ فِي نفسى، فُسِلْ عما بدا لك، قال: أَنْشُدُكُ الله إلهك وإله من كان قبلك وإله من هو كائن بعدك آلله بعثك إلينا رسولاً؟ قال: "اللهم نعم"، قال فأنشدك الله إلهك وإله من كان قبلك وإله من هو كائن بعدك آالله أمرك أن تأمرنا أن نعبده وحده لا نشرك به شيئًا، وأن نخلع هذه الأنداد التي كان آباؤنا يعبدون معه؟ قال: "اللهم نعم"، قال: فأنشدك الله إلهك وإله من كان قبلك، وإله من هو كائن بعدك، آلله أمرك أن نصلي هذه الصلوات الخمس؟ قال: "اللهم نعم"، قال: ثم جعل يذكر فرائض الإسلام فريضة فريضة، الزكاة، والصيام، والحج، وشرائع الإسلام كلها، ينشده عند كل فريضة منها كما ينشده في التي قبلها، حتى إذا فرغ قال: فإني أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمدًا رسول الله، وسأؤدى هذه الفرائض واجتنب ما نهيتني عنه، ثم لا أزيد ولا أنقص، ثم انصرف إلى بعيره راجعًا.

<sup>(</sup>١) ابن حزم، جمهرة أنساب العرب، ص ٢٦٥.

قال: فقال رسول الله ﷺ: "إن صدق ذو العقيصتين دخل الجنة")).(١)

ومثال آخر مع وفد عبد القيس قبيلة من ربيعة بن نزار، '' مواطنهم في نواحي البحرين منهم حاضرة وبادية، كانت صلتهم بالإسلام قديمة، حيث قدم وفد منهم قبل السنة الخامسة من الهجرة، وفيهم الأشج بن عبد القيس أحد حكمائهم، وقد أثنى الرسول عليه بقوله: ((إن فيك خصلتين يحبهما الله ورسوله الحلم والأناة)). (")

وقد كان قدوم الوفد الأول في وقت مبكر من الصراع بين قريش والرسول في فقد ورد عند البخاري في صحيحه باب سماه (باب وفد عبدالقيس) (أن أورد فيه حديثًا عن ابن عباس في قال: ((قدم وفد عبدالقيس على رسول الله في فقال: مرحبًا بالقوم غير خزايا ولا ندامى، فقالوا: يا رسول الله إن بيننا وبينك المشركين من مضر، وإنا لا نصل إليك إلا في أشهر الحرم، حدثنا بجمل من الأمر إن عملنا به دخلنا الجنة، وندعو به مَنْ وراءنا قال: آمركم بأربع وأنهاكم عن أربع، الإيمان بالله، هل تدرون

<sup>(</sup>١) ابن هاشم، السيرة النبوية، ج٤/٤٧٤؛

<sup>(</sup>والعقيصة مجموعة من الشعر تربط بتداخل وتجعل كرمانة من خلف الرأس؛ المعجم الوسيط، ص ٦١٥)؛

وانظر: رواية مسلم في صحيحه، كتاب الإيمان، باب في الإيمان بالله وشرائع الدين، ج٢/١٦؛

انظر: /https://www.alukah.net/sharia.

<sup>(</sup>۲) انظر: صحيح البخاري، كتاب المغازي، باب وفد عبد القيس، ج١١٦/٥؛ وانظر: ابن حجر، فتح البارى، ج٢٩/١٦؛ ابن حزم، جمهرة أنساب العرب، ص ٢٩٥.

 <sup>(</sup>٣) هو: عبد الله بن عوف، وقيل المنذر بن عوف (راجع ترجمته عند)؛ ابن حجر، الإصابة، ج٣٥٦/٢٣.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري في صحيحه، كتاب المغازي، باب وفد عبدا لقيس، ج١١٦/٥.

actives.

ما الإيمان بالله؟ شهادة أن لا إله إلا الله، وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة وصوم رمضان، وأن تعطوا من المغانم الخُمُس وأنهاكم عن أربع ما انتبذ في الدباء والنقير والحنتم والمزفت)). (١) وكان هذا الوفد قد جاء بإسلام قوم من بني عبد القيس. (٢)

كان فيهم الجارود بن عمرو، الذي رغب في الإسلام، وكان على النصرانية، فقال: إني كنت على دين وإني تارك ديني لدينك أفتضمن لي؟ فقال رسول الله ن : ((نعم أنا ضامن أن قد هداك الله إلى ما هو خير منه فأسلم وأسلم أصحابه)). (ت) وقد حسن إسلام هذا الوفد من عبد القيس ونقلوا الإسلام إلى (جواثا) في البحرين وما حولها. ولذلك ورد عن ابن عباس : ((أول جمعة جمعت بعد جمعة جمعت في مسجد رسول الله في في مسجد عبد القيس بجواثى يعني قرية في البحرين)). (ن)

وقبل مغادرتهم إلى البحرين طلبوا من الرسول السول الحمُلان، فاعتذر إليهم ((ما عندي ما أحملكم عليه))، (٥) فقالوا: يا رسول الله: فإن بيننا وبين بلادنا ضوال من ضوال الناس، أفنتبلغ بها إلى بلادنا؟ فنهاهم الرسول عنها. وهكذا علمهم الرسول الله عنها. وهكذا علمهم الرسول الله عواره معهم حرمة أموال الناس، فرغم

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في صحيحه، كتاب المغازي، باب وفد عبدا لقيس، ج١١٦/٥؛ وانظر: ابن هشام، السيرة النبوية، ج٤/٥٧٥. (وهذه أنواع من الأواني ينتبذ فيها الخمر).

<sup>(</sup>٢) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب المغازي، باب وفد عبدا لقيس، جه/١١٦؛ وابن هشام، السيرة النبوية، ج٥٧٥/٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن حجر، الإصابة، ج١/٢١٦؛ ابن هشام، السيرة النبوية، ج٤/٥٧٥.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري، كتاب المغازي، باب وفد عبد القيس، ج١١٦/٥. (ولا يزال مسجد جواثا بآثاره القديمة معروف إلى اليوم في الإحساء في ناحية من القطيف المدينة المشهورة حاليًا وقد وقفت عليه بنفسى).

<sup>(</sup>٥) ابن هشام، السيرة النبوية، ج٤/٥٧٥.

حاجتهم وكون هذه الضوال في الصحراء لا أحد يعلم مالكها، ومع ذلك نهاهم عنها.(١) وذكر أن الرسول ، أثنى عليهم قبل وصولهم فقال: ((سيطلع عليكم من هاهنا وفد هم خير أهل المشرق))، (٢) وهكذا رجع القوم بأحسن دين وأحسن أخلاق وأمانة. (٣٠)

ولعل حواره ﷺ وتصرفه مع موفدى قريش قبيل صلح الحديبية يكشف حكمته ولغته ومحاورته ، حيث إنه لما سمعت به قريش، بوصوله ، إلى الحديبية أرسلوا إليه أخا بنى حليس، وهو من قوم يعظمون الهدْي، فقال: ((ابعثوا الهدى، فلما رأى الهدى لم يكلمهم كلمة، وانصرف من مكانه إلى قريش، فقال: يا قوم القلائد والبدن والهدى! فحذرهم وعظم عليهم، فسبّوه وتهجموه، وقالوا: إنما أنت أعرابي جلف لا نعجب منك، ولكنا نعجب من أنفسنا إذ أرسلناك، اجلس ثم قالوا لعروة بن مسعود: انطلق إلى محمد ولا نؤتين من ورائك، فخرج عروة حتى أتاه، فقال: يا محمد! ما رأيت رجلاً من العرب سار إلى مثل ما سرت إليه، سرت بأوباش الناس إلى عترتك وبيضتك التي تفلقت عنك لتبيد خضراءها، تعلم أني جئتك من كعب بن لؤى وعامر ابن لؤى، قد لبسوا جلود النمور عند العوذ المطافيل، (٤) يقسمون بالله لا تعرض لهم خطة إلا عرضوا لك أمرّ منها ، فقال رسول الله ١٠٠٠ إنا لم نأت لقتال، ولكنا أردنا أن نقضى عمرتنا وننحر هدينا، فهل لك أن تأتى

(١) رواه مسلم؛ وانظر: ابن القيم، زاد المعاد، ج٤/ ٦٦١.

<sup>(</sup>٢) ابن كثير، السيرة النبوية، ج١/٩٠.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام، السيرة النبوية، ج٤/٥٧٥.

<sup>(</sup>٤) العوذ المطافيل: الأمهات اللاتي معهن أطفالهن، والمراد خروجهم مع أطفالهم وأمهات أولادهم ونسائهم ليكون أدعى للثبات وشدة القتال؛ الصالحي الشامي، سبل الهدى والرشاد، ج٥/١٣١.

قومك فإنهم أهل قتب، وإن الحرب قد أخافتهم، وإنه لا خير لهم أن تأكل الحرب منهم إلا ما قد أكلت، فيخلون بيني وبين البيت، فنقضى عمرتنا وننحر هَدْينا، ويجعلون بيني وبينهم مدة، تديل فيها نساءهم ويأمن فيها سربهم، ويخلون بيني وبين الناس، فإني والله لأقاتلن على هذا الأمر الأحمر والأسود حتى يظهرني الله أو تنفرد سالفتي، فإن أصابني الناس فذاك الذي يريدون، وإن أظهرني الله عليهم اختاروا، إما قاتلوا مُعدين، وإما دخلوا في السلم وافرين، قال: فرجع عروة إلى قريش فقال: تعلمن والله ما على الأرض قوم أحب إليّ منكم، إنكم لإخواني وأحب الناس إليّ، ولقد استنصرت لكم الناس في المجامع، فلما لم ينصروكم أتيتكم بأهلى حتى نزلت معكم إرادة أن أواسيكم. والله ما أحب من الحياة بعدكم، فلتعلمن أن الرجل قد عرض نصفاً فاقبلوه. تعلمن أنى قد قدمت على الملوك ورأيت العظماء فأقسم بالله إن رأيت ملكًا ولا عظيمًا أعظم في أصحابه منه، لا يتكلم منهم رجل حتى يستأذنه، فإن هو أذن له تكلم، وإن لم يأذن له سكت، ثم إنه ليتوضأ فيبتدرون وضوءه ويصبونه على رؤوسهم، يتخذونه حَنَائًا.

فلما سمعوا مقالته أرسلوا إليه سهيل بن عمرو ومكرز بن حفص، فقالوا: انطلقوا إلى محمد، فإن أعطاكم ما ذكر عروة، فقاضياه على أن يُرجع عامهُ هذا عنا، ولا يخلُص إلى البيت، حتى يسمع من يسمع بمسيره من العرب أنا قد صددناه. فخرج سهيل ومكرز حتى أتياه وذكرا ذلك له، فأعطاهما الذي سألا فقال: اكتبوا (بسم الله الرحمن الرحيم) قالوا: والله لا نكتب هذا أبدًا، قال: فكيف؟ قالوا: نكتب (باسمك اللهم)، قال: هذه فاكتبوها فكتبوها، ثم قال: اكتب (هذا ما قاضى عليه محمد رسول الله

له) فقالوا: والله ما نختلف إلا في هذا، فقال: ما أكتب؟ فقالوا: انتسب، فاكتب محمد بن عبد الله قال: وهذه حسنة اكتبوها، فكتبوها، وكان شرطهم أن بيننا العيبة المكفوفة، وأنه لا أغلال ولا إسلال، قال أبو أسامة الأغلال: الدروع، والإسلال السيوف، ويعني بالعيبة المكفوفة أصحابه الأغلال: الدروع، وأنه من أتاكم منا رددتموه علينا، ومن أتانا منكم لن نردده عليكم. فقال رسول الله في: (ومن دخل معي فله مثل شرطي)، فقالت قريش من دخل معنا فهو منا، له مثل شرطنا، فقالت بنو كعب: نحن معك يا رسول الله في وقالت بنو بكر: نحن مع قريش، فبينما هم في الكتاب إذ جاء أبو جندل وقالت بنو بكر: نحن مع قريش، فبينما هم في الكتاب إذ جاء أبو جندل أله في وقال سهيل: هو لي، وقال سهيل: إقرأ الكتاب فإذا هو لسهيل، فقال أبو جندل: يا رسول الله! يا معشر المسلمين! أُرد إلى المشركين؟ فقال عمر: يا أبا جندل! هذا السيف فإنما هو رجل واحد فقال سهيل: أعننت علي يا عمر! فقال رسول الله في لسهيل: هبه لي، قال: لا. سهيل: فأجره لي: قال: لا، قال مكرز: قد أجرته لك يا محمد، فلم ينج)).(\*)

وقد ورد في أساليب تعليمه الله الناس - كما ذكرنا سابقاً - إجابته على الأسئلة، وفيها شواهد من طريقته في في المحاورة. ومما ورد عَنْ طَلْحَةَ بْنَ عُبِيْدِ اللَّهِ، يَقُولُ: (جَاءَ رَجُلٌ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ في مِنْ أَهْلِ نَجْدٍ تَائِر الرَّأْسِ نَسْمَعُ دَوِيَّ صَوْتِهِ وَلاَ نَفْقَهُ مَا يَقُولُ حَتَّى دَنَا مِنْ رَسُولِ اللَّهِ في فَإِذَا هُوَ يَسْأَلُ

(۱) أبو جندل: هو ابن المفاوض القرشي، سهيل بن عمرو، أسلم في مكة، ومنعه أبوه من الهجرة وآذاه وعذبه حتى هاجر، استشهد في معركة اليمامة سنة ۱۱هـ؛ ابن حجر، الإصابة، ج٢٤/٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن أبي شيبة، المغازي، ص٢٧٠ ـ ٢٧٤؛ وانظر إلى أجزاء مختلفة من الرواية عند البخاري في صحيحه، ج٥/٦٩.

عَنِ الإِسْلاَمِ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ : "خَمْسُ صَلَوَاتٍ فِي الْيَوْمِ وَاللَّيْلَةِ". فَقَالَ: هَلْ عَلَى هَلْ عَلَى عَيْرُهُنَّ. قَالَ: "لاَ. إِلاَّ أَنْ تَطَّوَّعَ وَصِيَامُ شَهْرِ رَمَضَانَ". فَقَالَ: هَلْ عَلَى عَيْرُهُ فَقَالَ: "لاَ. إِلاَّ أَنْ تَطَوَّعَ". وَذَكَرَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ الزَّكَاةَ فَقَالَ: هَلْ عَلَى عَيْرُهُ فَقَالَ: "لاَ. إِلاَّ أَنْ تَطَوَّعَ" قَالَ فَأَدْبَرَ الرَّجُلُ وَهُوَ يَقُولُ: وَاللَّهِ لاَ أَنْ تَطَوَّعَ قَالَ فَأَدْبَرَ الرَّجُلُ وَهُوَ يَقُولُ: وَاللَّهِ لاَ أَزِيدُ عَلَى هَذَا وَلاَ أَنْ تَطُولُ: وَاللَّهِ لاَ أَزِيدُ عَلَى هَذَا وَلاَ أَنْقُصُ مِنْهُ. فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ : أَفْلَحَ إِنْ صَدَقَ "). (١)

عن أنس بن مالك الله المناخه في المسجد ثم عقله، ثم قال لهم: أيكم محمد؟ رجل على جمل، فأناخه في المسجد ثم عقله، ثم قال لهم: أيكم محمد؟ والنبي متكئ بين ظهرانيهم، فقلنا: هذا الرجل الأبيض المتكئ. فقال له الرجل: ابن عبد المطلب؟ فقال له النبي الله فقل الرجل النبي الله النبي الله فمشدد عليك في المسألة، فلا تجد علي في نفسك. فقال: سل عما بدا لك. فقال: أسألك بربك ورب من قبلك، آلله أرسلك إلى الناس كلهم؟ فقال: اللهم نعم. قال: أنشدك بالله، آلله أمرك أن نصلي الصلوات الخمس في اليوم والليلة؟ قال: اللهم نعم. قال أنشدك بالله، آلله أمرك أن نصوم هذا الشهر من السنة؟ قال: اللهم نعم. قال: أنشدك بالله، آلله أمرك أن تأخذ هذه الصدقة من أغنيائنا فتقسمها على فقرائنا؟ فقال النبي اللهم نعم. فقال الرجل: آمنت بما جئت به، وأنا رسول من ورائي من قومي، وأنا ضمام بن ثعلبة، أخو بني سعد بن بكر)).(")

(۱) رواه صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان الصلوات التي هي أحد أركان الإسلام، ج١/١٣٢؛

انظر: /https://www.alukah.net/sharia.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه، كتاب العلم، ج١/٣٩. وقد كررناه لاختلاف موضع الاستشهاد.

عن أبي أيُّوبَ، أَنَّ أَعْرَابِيًّا، عَرَضَ لِرَسُولِ اللَّهِ ﴿ وَهُوَ فِي سَفَرٍ. فَأَخَذَ بِخِطَامٍ نَاقَتِهِ أَوْ بِزِمَامِهَا ثُمَّ قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ - أَوْ يَا مُحَمَّدُ - أَخْبِرْنِي بِمَا يُقَرِّبُنِي مِنَ الْجَنَّةِ وَمَا يُبَاعِدُنِي مِنَ النَّارِ. قَالَ فَكَفَّ النَّبِيُّ ﴿ ، ثُمَّ نَظَرَ فِي يُقَرِّبُنِي مِنَ الْجَنَّةِ وَمَا يُبَاعِدُنِي مِنَ النَّارِ. قَالَ فَكَفَّ النَّبِيُّ ﴿ ، ثُمَّ نَظَرَ فِي أَصْحَابِهِ ثُمَّ قَالَ: "لَقَدْ وُفِّقَ - أَوْ لَقَدْ هُدِيَ - قَالَ كَيْفَ قُلْتَ". قَالَ فَأَعَادَ. فَقَالَ النَّبِيُّ ﴿ اللَّهُ لَا تُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا وَتُقِيمُ الصَّلَاةَ وَتُؤْتِي الزَّكَاةَ وَتَصِلُ الرَّحِمَ، دع اللَّهَ لاَ تُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا وَتُقِيمُ الصَّلاَةَ وَتُؤْتِي الزَّكَاةَ وَتَصِلُ الرَّحِمَ، دع النَّاقَةَ".(')

## حواره ﷺ داخل بيت النبوة:

من ذلك مع عائشة ، وأمثلته عديدة، في حادثة الإفك، وقد فصلنا الحديث عنها في موضوع حكمته .

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الإيمان باب بيان الإيمان الذي يدخل الجنة، وأن من تمسك بما أمر الله به دخل الجنة، ج٢/١٦، ٣٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن سعد، الطبقات، ج٨/٥٨.

acti Usar-

تسبحين الله عن منامك ثلاثاً ثلاثين، وتحمدين الله ثلاثاً وثلاثين، وتكبرين الله أربعاً وثلاثين).(۱)

كما كان الله المستمرار إلى الزهد والتصدق وعدم الحرص على الحليّ لتتبوأ بذلك السيادة على نساء العالمين الله وليكون لها أسوة حسنة في رسول الله الله الله النها الزهد بالدنيا ومظاهرها، وله معهما معاورات كثيرة.(٢)

<sup>(</sup>١) لفظ الحديث من البخاري في صحيحه، كتاب النفقات، باب خادم المرأة، ج١٩٣/٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن سعد، الطبقات، ج٨/٢٥. والهيثمي، مجمع الزوائد، ج ٢٠٥/٩.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، كتاب بدء الوحي، الحديث (٣)، ج٣/١؛ وانظر: شرح ابن حجر له في فتح البارى؛ وانظر: ابن كثير في تفسيره، ج٢٠١٠/٢.

الناموس الذي نزل الله على موسى يا ليتني فيها جِدعًا؛ إذ يخرجك قومك، فقال رسول الله على مغرجي هم؟ قال: نعم لم يأت رجل قط بمثل ما جئت به إلا عودي، وإن يدركني يومك أنصرك نصرًا مؤزرًا، ثم لم ينشب ورقة أن توفي وفتر الوحي. (۱)

ومحاوراته مع عائشة به كثيرة فعن أم المؤمنين عائشة به أن رسول الله قال: ليس أحد يحاسب يوم القيامة إلا هلك، فقلت: يا رسول الله أليس قد قال الله - تعالى -: فأما من أوتي كتابه بيمينه فسوف يحاسب حسابًا يسيرًا فقال رسول الله في: ((إنما ذلك العرض، وليس أحد يناقش الحساب يوم القيامة إلا عُذِّب)).(٢)

ومحاوارته هم الصحابة أكثر من أن تحصى. ومما نقله لنا القرآن ما جرى من حوار بين رسول الله هوبين الصديق هي في الغار، قال - تعالى -: ﴿ إِلَّا نَصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ اللّهِ يَنَ كَفَرُواْ ثَانِي الثَّنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي الْغَارِ إِذْ يَعُولُ لِصَحِيهِ عَلَا تَحْدَزُنْ إِنَ اللّهَ مَعَنَا فَأَنزَلَ اللّهُ سَكِينَتَهُ، عَلَيْهِ وَأَيْكَدُه، بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَا وَجَعَلَ كَلِمَةَ اللّهِ هِي الْعُلِيا وَاللّهُ عَزِيزٌ عَرِيمُ عَرِيمُ اللّهُ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ وَأَيْكَدُه، بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَا وَجَعَلَ كَلِمَةَ اللّهِ هِي الْعُلِيا وَاللّهُ عَزِيزٌ عَرِيمُ عَلِيمُ اللهِ اللهِ اللهِ هِي الْعُلِيا وَاللّهُ عَزِيزٌ عَرِيمُ عَلِيمُ اللّهُ اللهِ هِي الْعُلْيَا وَاللّهُ عَزِيزٌ عَرِيمُ عَلِيمُ اللّهُ اللّهِ هِي الْعُلْيَا وَاللّهُ عَزِيزٌ عَرِيمُ عَلِيمُ اللّهِ هِي الْعُلْيَا وَاللّهُ عَزِيزٌ عَرِيمُ عَرِيمُ عَلِيمُ اللّهُ اللّهِ هِي الْعُلْيَا وَاللّهُ عَزِيزٌ عَرِيمُ عَلِيمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ

وكذلك حواره هم معاذ بن جبل هم الذي روى فيه: ((بينما أنا رديف النبي هم النبي هم الله وبينه إلا آخرة الرحل فقال: يا معاذ قلت: لبيك يا رسول الله وسعديك، ثم سار ساعة ثم قال يا معاذ قلت لبيك رسول الله وسعديك

<sup>(</sup>١) انظر: ابن أبي شيبة، المغازي، ص ١٠٣.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الرقاق، باب صفة الجنة والنار، ج٢٠٣/٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٨٨٣.



<del>\_2666 Biss\_</del>

ثم سار ساعة ثم قال: يا معاذ بن جبل قلت: لبيك رسول الله وسعديك، قال هل تدري ما حق الله على عباده؟ قلت: الله ورسوله أعلم قال: حق الله على عباده أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئًا، ثم سار ساعة ثم قال يا معاذ بن جبل قلت لبيك رسول الله وسعديك قال هل تدري ما حق العباد على الله إذا فعلوه؟ قلت الله ورسوله أعلم قال حق العباد على الله أن لا يعذبهم)).(1)

فقال رسول الله ﴿ : ((أما أبو جهم فلا يضع عصاه عن عاتقه، أما معاوية فصعلوك لا مال له، انكحي أسامة بن زيد. قالت فاطمة: فكرهته، ثم قال: انكحي أسامة. قالت فاطمة: فنكحته، فجعل الله فيه خيرًا كثيرًا، واغتبطت)).(٢)

ومن خلال هذا الحوارِ ذكر لها ١ الخيارات، وبيَّن لها أسباب المفاضلة.

وعن خنساء بنت خذام الأنصارية: أن أباها زوَّجها وهي ثيب، فكرهت ذلك، فأتت رسول الله هي فرد نكاحها. (٢)

وكان قد زُوَّجها أبوها بدون إذنها، فلما حاورت النبي ، في في ذلك اقتنع بحجتها، ورد نكاحها.

وعن عائشة 🥮 قالت: (إن امرأة أتت النبي 🏶 فسألت عن غسلها من

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الرقاق، باب من جاهد نفسه في طاعة الله، ج١٨٩/٧، ١٨٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: مسلم في صحيحه، كتاب الطلاق، باب المطلقة ثلاثًا لا نفقة لها، ج١٩٥/٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب النكاح، باب إذا زوّج ابنته وهي كارهة فنكاحه مردود، ج٢/١٣٥؛ ورواه مسلم في صحيحه، كتاب النكاح، باب استئذان الثيب في النكاح بالنطق والبكر بالسكوت، ج٤/١٤١، ١٤١.

المحيض، فأمرها كيف تغتسل. قال: خُذِي فِرْصة (۱) من مِسْك فتطهري بها. قالت: كيف؟ قال: سبحان الله! قالت: كيف؟ قال: سبحان الله! تطهري. قالت عائشة ها: فاجتبذتها إليّ، فقلت: تتبعي بها أثر الدم).(۱)

وفي هذا درس عملي في الحوار، والرفق بالمحاور؛ فالنبي هه هنا رفق بهذه المرأة، ولم يضجر من تكرار أسئلتها. (٣)

وفي هذه الأمثلة وغيرها يتضح أن النساء لم يكن يتحرجن من محاورته الله يكن يأنف من ذلك. (٤)

وفي حديث عُمَرَ بن أبي سلمة لما كان صغيرًا، حيث كان في حِجْرِ النبي ، وكان يأكل طعامًا معه، وكانت يده تطيش في الصحفة، فقال له النبي في: ((يا غلام! سمِّ الله، وكُلْ بيمينك، وكُلْ مما يليك. (٥) فقد ناداه النبي في فاسترعى انتباهه، ثم وجَّهَهُ دون كهر ولا نهر؛ فأفاد عُمَرُ

(١) الفِرْصة: القطعة.

<sup>(</sup>٢) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب الحيض، باب غسل المحيض، ج١/١٨؛ ورواه مسلم في صحيحه، كتاب الحيض، باب استعباب استعمال المغتسلة من الحيض فرصة مسك في موضع الدم، ج١/١٧١، ١٨٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: فتح الباري لابن حجر، ج١/٥٤٠، (ومن أسئلة للنبي)، أ. د. فالح الصغير، ص ٨١. محمد الحمد، الحوار في السيرة النبوية، ص ١٦٥، ١٦٦

<sup>(</sup>٤) محمد الحمد، الحوارفي السيرة النبوية، ص ١٦٤، ١٦٥.

<sup>(</sup>٥) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب الأطعمة، باب التسمية على الطعام والأكل باليمين، ج٦/٦٦؛ ورواه مسلم في صحيحه، كتاب الأطعمة، باب آداب الطعام والشراب وأحكامهما، ج١٠٩/٦، ١١٠.



من ذلك الحوار المليء بالحنان، فقال: فما زالت تلك طِعْمَتي بعدُ)).(١)

وقد أشرنا لبعض هذه المحاورات مع الصحابة، حين الحديث عن حكمته في موضوع الشورى.

وقد يكون في قضايا خاصة بهم، كالزواج والطلاق والتجارة وغيرها. ومن ذلك أن رجلاً انكر ولده أتى الى الرسول ، فقال يا رسول الله: إن امرأتي ولدت غلامًا أسود، فقال رسول الله في هل لك من الإبل؟ قال: نعم، قال: ما لونها؟ قال: حمر، قال: هل فيها من أورق؟ قال: نعم؟ قال: فمن أين ذلك؟ قال: لعل عرقًا نزعه، فقال رسول الله في: ((وهذا الغلام لعل عرقًا نزعه)).(٢)

ورد ((أن فَتَى شَابًّا أَتَى النَّبِيَّ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، اتْذَنْ لِي بِالزِّنَا، فَأَقْبِلَ الْقَوْمُ عَلَيْهِ فَزَجَرُوهُ وَقَالُوا: مَهْ. فَقَالَ: ادْنُهْ، فَدَنَا مِنْهُ قَريبًا. قَالَ:

<sup>(</sup>۱) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب الأطعمة، باب التسمية على الطعام والأكل باليمين، ج٦/٦٦؛ ورواه مسلم في صحيحه، كتاب الأطعمة، باب آداب الطعام والشراب وأحكامهما، ج٦/١٠١؛

وانظر: محمد الحمد، الحوارفي السيرة النبوية، ص ١٧٧، ١٧٨.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب من شبه أصلاً معلومًا بأصل مبين قد بين الله حكمهما ليفهم السائل، ج١٥٠/٨؛

ورواه مسلم في صحيحه، كتاب اللعان، ج١/١٥؛ ورواه ابن ماجه في سننه كتاب النكاح، باب الرجل يشك في ولده، ج١/٥٤، ٢٤٦، ح برقم: ٢٠٠٢؛ ورواه والنسائي في سننه، كتاب الطلاق باب إذا عرَّض بإمرأته وشكك في ولدها وأراد الانتفاء منه، ج٢/١٧٨، ١٧٨؛ ورواه أبو داود في سننه، كتاب الطلاق باب إذا شك في الولد، ص ٣٩٤، ح برقم: ٢٢٦٠ مختصرًا؛ ورواه الترمذي في الطلاق باب إذا شك في الولد، ص ٣٩٤، ح برقم: ٢٢٦٠ مختصرًا؛ ورواه الترمذي في سننه، كتاب الولاء والهبة، باب ما جاء في الرجل ينتفي من ولده، ج٤/٩٣٤، ٤٤٠، ح برقم: ٢١٢٨.

فَجلَسَ قَالَ: أَتُحِبُّهُ لأَمِّكَ؟ قَالَ: لا وَاللهِ جَعلَنِي اللهُ فِداءَكَ. قَالَ: وَلا النَّاسُ يُحِبُّونَهُ لِأَمْهَاتِهِمْ. قَالَ: أَفَتُحِبُّهُ لابْنَتِكَ؟ قَالَ: لا وَاللهِ يَا رَسُولَ اللهِ جَعلَنِي الله فِداءَكَ قَالَ: وَلا النَّاسُ يُحِبُّونَهُ لِبَنَاتِهِمْ. قَالَ: أَفَتُحِبُّهُ لِأَخْتِكَ؟ قَالَ: لا وَاللهِ جَعلَنِي الله فِدَاءَكَ. قَالَ: وَلا النَّاسُ يُحِبُّونَهُ لأَحْوَاتِهِمْ. قَالَ: أَفَتُحِبُّهُ لِعَمَّتِكَ؟ قَالَ: لا وَاللهِ جَعلَنِي الله فِدَاءَكَ. قَالَ: وَلا النَّاسُ يُحِبُّونَهُ لِعَمَّاتِهِمْ. قَالَ: أَفَتُحِبُّهُ لِعَمَّتِكَ؟ قَالَ: لا وَاللهِ جَعلَنِي الله فِدَاءَكَ. قَالَ: وَلا النَّاسُ يُحِبُّونَهُ لِعَمَّاتِهِمْ. قَالَ: أَفَتُحِبُّهُ لِخَالاتِهِمْ. قَالَ: وَلا النَّاسُ يُحِبُّونَهُ لِخَالاتِهِمْ. لَوْاللهِ جَعلَنِي الله فِدَاءَكَ. قَالَ: وَلا النَّاسُ يُحِبُّونَهُ لِخَالاتِهِمْ. قَالَ: فَوَضَعَ يَدَهُ عَلَيْهِ وَقَالَ: اللهُمَّ اغْفِرْ ذَنْبَهُ وَطَهِرْ قَلْبَهُ، وَحَصِّنْ فَرْجَهُ)). (١) قَالَ: فَوَضَعَ يَدَهُ عَلَيْهِ وَقَالَ: اللهُمَّ اغْفِرْ ذَنْبَهُ وَطَهِرْ قَلْبَهُ، وَحَصِّنْ فَرْجَهُ)). (١)

الرسول في حاور هذا الشاب وأدرك أنه يريد الزنا بدافع غريزي، وأراد الشاب من الرسول في أن يأذن له في ذلك، وكان يهمه رضا النبي في فماذا كان منه في المصطفى حيال هذا الشاب إلا أن أدناه قريبًا منه، وأجلسه وحاوره برفق فأقنعه، ثم وضع في يده عليه بكل عطف وحنان، ودعا له بثلاث دعوات هو في أمس الحاجة إليها، فكانت النتيجة أن طابت نفس ذلك الشاب فلم يلتفت إلى الزنا. (٢)

((جَاءَ تَلاثَةُ رَهْطٍ إلى بُيُوتِ أَزْوَاجِ النبِيِّ ، يَسْأَلُونَ عن عِبَادَةِ النبِيِّ ، فَلَمَّا أُخْبِرُوا كَأَنَّهُمْ تَقَالُّوهَا، فَقالوا: وأَيْنَ نَحْنُ مِنَ النبِيِّ ، وَقَدْ غُفِرَ له ما تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِهِ وما تَأَخَّرَ، قالَ أَحَدُهُمْ: أمَّا أَنَا فَإِنِّي أُصَلِّي اللَّيْلَ أَبَدًا، وقالَ آخَرُ: أَنَا أَصُومُ الدَّهْرَ ولَا أُفْطِرُ، وقالَ آخَرُ: أَنَا أَعْتَزِلُ النِّسَاءَ فلا أَتَزَوَّجُ أَبَدًا، فَجَاءَ رَسُولُ اللَّهِ ، فَقالَ: أَنْتُمُ الَّذِينَ قُلْتُمْ كَذَا وكَذَا، أما

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في مسنده، ج70/8؛ وصححه الهيثمي في مجمع الزوائد،ج١٢٩/١؛ وصحح إسناده الألباني في السلسلة الصحيحة، ج٧١٢/١، ح برقم: ٧١٣.

<sup>(</sup>۲) انظر: موقع راتب النابلسي، https://nabulsi.com/web/article بتاريخ: ۱٤٤٢/٢/١٠هـ.



واللَّهِ إِنِّي لأَخْشَاكُمْ لِلَّهِ وأَتْقَاكُمْ له، لَكِنِّي أَصُومُ وأُفْطِرُ، وأُصلِّي وأَرْقُدُ، وأَتَزَوَّجُ النِّسَاءَ، فمَن رَغِبَ عن سننَّتي فليسَ مِنِّي)). (١)

ومما روي عن حواره أما جاء في قصة الصحابي الجليل عمرو بن العاص أوهو في سياق الموت، فقد جاء في صحيح مسلم أعن عمرو بن العاص أبني قد كنت على أطباق ثلاث لقد رأيتُني وما أحد أشد بغضًا لرسول الله مني، ولا أحب إلي أن أكون قد استمكنت منه فقتلته، فلو مت على تلك الحال لكنت من أهل النار. فلما جعل الله الإسلام في قلبي أتيت النبي فقلت: ابسط يمينك فلأبايعك، فبسط يمينه، قال: فقبضت يدي، قال: ما لك يا عمرو؟ قال: قلت: أردت أن أشترط، قال: تشترط بماذا؟ قلت: أن يُغفر لي، قال: أما علمت أن الإسلام يهدم ما كان قبله، وأن الهجرة تهدم ما كان قبله، وأن الهجرة تهدم ما كان قبله، وأن الحج يهدم ما كان قبله.

وما كان أحد أحبّ إلي من رسول الله ﴿ ولا أجلّ في عيني منه. وما كنت أُطيق أن أملاً عيني منه إجلالاً له، ولو سنتلت أن أصفه ما أطَقْتُ؛ لأني لم أكن أملاً عيني منه... (٢)

والشاهد ههنا ما كان في حوار عمرو للنبي الله أراد الدخول في الإسلام وذلك عندما قال: فقبضت يدي، فقال الرسول الها: مالك يا عمرو؟ فإن عمروًا ههنا توقف، وأراد أن يعرف مصير أعماله التي سلفت منه في

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في صحيحه، كتاب النكاح، باب الترغيب في النكاح لقوله تعالى: هُوَانُكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِسَاءِ ﴾ [النساء]، ج١١٦/٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: مسلم في صحيحه، كتاب الإيمان، باب كون الإسلام يهدم ما قبله وكذا الهجرة والحج، ج١/٧٨، ٧٩؛

ومحمد الحمد، الحوار في السيرة النبوية، ص ٢٠٦.

الكفر؛ فاشترط أن يغفر له.(١)

ومن حواره ﷺ مع أصحابه ﷺ، ما روي عَنْ عَلِيٍّ ﷺ قَالَ: ((بَعَثَتِي رَسُولُ اللَّهِ ﴿ وَأَبَا مَرْتُدٍ الْغَنَويِّ وَالزُّبَيْرَ بْنَ الْعَوَّامِ وَكُلُّنَا فَارِسٌ قَالَ انْطَلِقُوا حَتّى تَأْتُوا رَوْضَةَ خَاخِ فَإِنَّ بِهَا امْرَأَةً مِنْ الْمُشْرِكِينَ مَعَهَا كِتَابٌ مِنْ حَاطِبِ بْن أَبِي بَلْتَعَةَ إِلَى الْمُشْرِكِينَ، فَأَذْرَكْنَاهَا تَسِيرُ عَلَى بَعِيرِ لَهَا حَيْثُ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ فَقُلْنَا الْكِتَابُ فَقَالَتْ مَا مَعَنَا كِتَابٌ فَأَنَخْنَاهَا فَالْتَمَسِنَا فَلَمْ نَرَ كِتَابًا فَقُلْنَا: مَا كَذَبَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ لَتُخْرِجِنِّ الْكِتَابَ أَوْ لَنُجَرِّدَنَّكِ، فَلَمَّا رَأَتْ الْجِدّ أَهْوَتْ إِلَى حُجْزَتِهَا وَهِيَ مُحْتَجِزَةٌ بكِساءٍ فَأَخْرَجَتْهُ، فَانْطَلَقْنَا بِهَا إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﴿ فَقَالَ عُمَرُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ قَدْ خَانَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَالْمُؤْمِنِينَ، دَعْنِي أَضْرِبْ عُنُقَ هَذَا الْمُنَافِقِ فَإِنَّهُ قَدْ كَفَرَ قَالَ ﷺ: مَا حَمَلَكَ عَلَى مَا صنَعْت. قَالَ حَاطِبٌ: وَاللَّهِ مَا بِي أَنْ لا أَكُونَ مُؤْمِنًا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ، وَلَمْ أَفْعَلْهُ ارْتِدَادًا عَنْ دِينِي وَلا رضًا بِالْكُفْرِ بَعْدَ الْإِسْلامِ وَمَا فَعَلْتُ ذَلِكَ كُفْرًا وَمَا غَيَّرْتُ وَلا بَدَّلْتُ مَا كَانَ بِي مِنْ كُفْرِ وَلا ارْتِدَادٍ، أَمَا إِنِّي لَمْ أَفْعَلْهُ غِشًّا يَا رَسُولَ اللَّهِ وَلا نِفَاقًا قَدْ عَلِمْتُ أَنَّ اللَّهَ مُظْهِرٌ رَسُولَهُ وَمُتِمَّ لَهُ أَمْرَهُ فقلت، أكتب كتابًا لا يضر الله ولا رسوله، أَرَدْتُ أَنْ يَكُونَ لِي عِنْدَ الْقَوْمِ يَدٌ يَدْفَعُ اللَّهُ بِهَا عَنْ أَهْلِي وَمَالِي وَلَيْسَ أَحَدٌ مِنْ أَصْحَابِكَ إِلاَّ لَهُ هُنَاكَ مِنْ عَشْبِيرَتِهِ مَنْ يَدْفَعُ اللَّهُ بِهِ عَنْ أَهْلِهِ وَمَالِه. فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: صَدَقَ وَلا تَقُولُوا لَهُ إِلاَّ خَيْرًا. فَقَالَ عُمَرُ: إِنَّهُ قَدْ خَانَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَالْمُؤْمِنِينَ فَدَعْنِي فَلأَضْرب عُنُقَهُ. فَقَالَ: أَلَيْس مِنْ أَهْلِ بَدْرِ، فَقَال: لَعَلّ اللَّهَ اطَّلَعَ إِلَى أَهْلِ بَدْر فَقَالَ:

<sup>(</sup>١) محمد الحمد، الحوار في السيرة النبوية، ص ٢٠٥، ٢٠٦.



اعْمَلُوا مَا شِئْتُمْ فَقَدْ وَجَبَتْ لَكُمْ الْجَنَّةُ أَوْ فَقَدْ غَفَرْتُ لَكُمْ فَدَمَعَتْ عَيْنَا عُمَرَ وَقَالَ: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ)).(١)

و ـ كما مربنا ـ في موضع استشهاد آخر، فقد دار بينه ، وبين الأنصار أكثر من حوار، كلها تلاحم وتراحم ومودة، فقد روى ((أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ لَمَّا فَتَحَ حُنَيْنًا قَسَمَ الْغَنَائِمَ، فَأَعْطَى الْمُؤَلِّفَةَ قُلُوبُهُمْ، فَبِلَغَهُ أَنَّ الأنْصارَ يُحِبُّونَ أَنْ يُصِيبُوا مَا أَصَابَ النَّاسُ، فَقَامَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ فَخَطَبَهُمْ فَحَمِدَ اللَّهَ وَأَتْنَى عَلَيْهِ، ثُمَّ قَالَ: يَا مَعْشَرَ الأصار، أَلَمْ أَجِدْكُمْ ضُلالاً، فَهَدَاكُمُ اللَّهُ بِي؟ وَعَالَةً ، فَأَغْنَاكُمُ اللَّهُ بِي؟ وَمُتَفَرِّقِينَ ، فَجَمَعَكُمُ اللَّهُ بِي؟ وَيَقُولُونَ: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمَنُّ، فَقَالَ: أَلا تُجِيبُونِي؟ فَقَالُوا: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمَنُّ، فَقَالَ: أَمَا إِنَّكُمْ لُوْ شِئْتُمْ أَنْ تَقُولُوا كَذَا وَكَذَا، وَكَانَ مِنَ الأَمْرِ كَذَا وَكَذَا لأَشْيَاءَ عَدَّدَهَا ، زَعَمَ عَمْرٌو أَنْ لا يَحْفَظُهَا ، فَقَالَ: أَلا تَرْضَوْنَ أَنْ يَذْهَبَ النَّاسُ بِالشَّاءِ وَالْإِبِلِ، وَتَذْهَبُونَ بِرَسُولِ اللَّهِ إِلَى رِحَالِكُمْ ؟ الْأَنْصَارُ شِعَارٌ وَالنَّاسُ دِثَارٌ، وَلَوْلا الْهجْرَةُ لَكُنْتُ امْرًا مِنَ الأَنْصَارِ، وَلَوْ سَلَكَ النَّاسُ وَادِيًا وَشِعْبًا، لَسلَكُتُ وَادِيَ الْأَنْصَارِ وَشِعْبَهُمْ، إِنَّكُمْ سَتَلْقَوْنَ بَعْدِي أَثَرَةً، فَاصْبِرُوا حَتَّى تَلْقُوْنِي عَلَى الْحَوْض)).(٢)

<sup>(</sup>١) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب استتابة المرتدين والمعاندين وقتالهم وإثم من أشرك، باب ما جاء في المتأولين، ج٨/٥٣، ٥٥؛ ورواه مسلم في صحيحه، كتاب فضائل الصحابة ﷺ، باب من فضائل أهل بدر ﷺ وقصة حاطب بن أبي بلتعة، ج١٦٧/٧، ١٦٩؛ ورواه أبو داود في سننه، كتاب الجهاد، باب في حكم الجاسوس إذا كان مسلمًا، ص ٤٦٥، ح برقم: ٢٦٥٠؛ ورواه الترمذي في سننه، كتاب تفسير القرآن، باب من سورة الممتحنة، ج٥/٤٠١، ٤١١، ح برقم: ٣٣٠٥؛ ورواه أحمد في مسنده، ج٣/٣٥٠.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الزكاة، باب إعطاء المؤلفة قلوبهم على الإسلام وتصبّر من قوى إيمانه، ج١٠٨/٣، ١٠٩؛

وانظر: ابن حجر، فتح الباري، ج١٦/ ١٦٣، ١٦٩؛ وكتابى: (رسول الله وخاتم النبيين)، القسم الثالث، (غزوة حنين والطائف)، ج١٤/٣.

ويكون الحوار مع أهل الكتاب، وهم أهل علم موضوعي في الأصل يليق بأهل الفضل كما في قوله - تعالى -: ﴿ وَلَا تَجُدِلُوۤاْ أَهَٰلَ ٱلۡكِتَابِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ الْحَسَنُ إِلَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللّهُ اللّهُ اللّه

فكانت المعالجة هي الحوار والمناقشة في منهج التفكير قبل أن يناقشهم في طبيعة الفكرة ليصل معهم إلى نتيجة بينة وواضحة.

وقد التقى يهود المدينة بالرسول ﴿ كَثيرًا، وزارهم فِي أماكنهم وفِي مدارسهم وناقشهم وهم جاحدون، فِي وقت كانوا يعرفونه ﴿ كما قال ـ تعالى ـ: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِئَبَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمُ ۖ وَإِنَّ فَرِيقًا مِّنْهُمُ لَيَكُنُمُونَ الْبَقَرة وَهُمُ يَعْلَمُونَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

ولقد ذم الله اليهود لأنهم كتموا الحق قال ـ تعالى ـ : ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَابِ لِمَ تَلْبِسُونَ اللهِ اليهود لأنهم كتموا الحق قال ـ تعالى ـ : ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَابِ لِمَ تَلْبِسُونَ الْحَقَ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ اللهِ وَتَكُنّمُونَ اللهِ وَتَكُنّمُوا ٱلْحَقَ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ اللهِ وَتَكُنّمُوا ٱلْحَقَ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ اللهِ اللهِ وَتَكُنّمُوا ٱلْحَقَ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ اللهِ اللهِ وَتَكُنّمُوا ٱلْحَقَ وَأَنتُم تَعْلَمُونَ اللهِ اللهِ اللهِ وَاللهِ وَتَكُنّمُوا اللهِ وَاللهِ وَتَكُنّمُوا اللهِ وَاللهِ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ و

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٤٣٨/، ١٤٣٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٢٠/١.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٣٧٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٢٣/١.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٨٥/١، ١٨٦.

الآخر وإعطائه الفرصة الكافية للتعبير الدقيق والأمين عن رأيه قبل أن يبدأ في الرد عليه، فإذا كان هذا الرأي أي الرأي الآخر ينطوي على شبهة حقيقية فانه يعترف بذلك بوضوح، قبل الرد عليه ردًا موضوعيًا رصينًا فيبين وجه الضعف فيه ويقيم البرهان الجاد على بطلانه فلا يستهزئ به ولا يتجاهله أو يتهكم عليه ولا جدال في أن الحوار بين العقلاء يأتي بنتيجة.

وقد حاور أحد علماء يهود، رسول الله ، حوارًا طويلاً.

روي عن ثَوْبَانَ مَوْلَى رَسُولِ اللَّهِ ﴿ حَدَّتُهُ قَالَ: ((كُنْتُ قَائِمًا عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ ﴿ فَجَاءَ حِبْرٌ مِنْ أَحْبَارِ الْيَهُودِ فَقَالَ: السَّلامُ عَلَيْكَ يَا مُحَمَّدُ فَدَفَعْتُهُ دَفْعَةً كَادَ يُصِرْعُ مِنْهَا فَقَالَ: لِمَ تَدْفَعُنِي؟ فَقُلْتُ: أَلَا تَقُولُ يَا رَسُولَ اللَّهِ، فَقَالَ الْيَهُودِيُّ: إِنَّمَا نَدْعُوهُ بِاسْمِهِ الَّذِي سَمَّاهُ بِهِ أَهْلُهُ. فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: إنَّ اسْمِي مُحَمَّدٌ الَّذِي سَمَّانِي بِهِ أَهْلِى، فَقَالَ الْيَهُودِيُّ: جِنَّتُ أَسْأَلُكَ، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: أَيَنْفَعُكَ شَيُّءٌ إِنْ حَدَّثْتُكَ؟ قَالَ: أَسْمَعُ بِأَذُنَيَّ، فَنَكَتَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بِعُودٍ مَعَهُ، فَقَالَ: سَلُ فَقَالَ الْيَهُودِيُّ: أَيْنَ يَكُونُ النَّاسُ يَوْمَ تُبَدَّلُ الأرْضُ غَيْرَ الأرْضِ وَالسَّمَاوَاتُ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ، هُمْ فِي الظُّلْمَةِ دُونَ الْجِسنْرِ قَالَ: فَمَنْ أَوَّلُ النَّاسِ إِجَازَةً؟ قَالَ: فُقَرَاءُ الْمُهَاجِرِينَ قَالَ الْيَهُودِيُّ: فَمَا تُحْفَتُهُمْ حِينَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ؟ قَالَ: زيَادَةُ كَبِدِ النُّونِ، قَالَ: فَمَا غِذَاؤُهُمْ عَلَى إِثْرِهَا؟ قَالَ: يُنْحَرُ لَهُمْ ثَوْرُ الْجَنَّةِ الَّذِي كَانَ يَأْكُلُ مِنْ أَطْرَافِهَا قَالَ: فَمَا شَرَابُهُمْ عَلَيْهِ؟ قَالَ: مِنْ عَيْنِ فِيهَا تُسمَّى سلْسبيلاً قَالَ: صَدَقْتَ. قَالَ: وَجِئْتُ أَسْأَلُكَ عَنْ شَيْءٍ لا يَعْلَمُهُ أَحَدٌ مِنْ أَهْلِ الارْضِ إِلا نَبِيٌّ أَوْ رَجُلٌ أَوْ رَجُلان. قَالَ: يَنْفَعُكَ إِنْ حَدَّثْتُكَ؟ قَالَ: أَسْمَعُ بِأَذُنَيَّ. قَالَ: جِئْتُ أَسْأَلُكَ عَنِ الْوَلَد؟ قَالَ: مَاءُ الرَّجُلِ أَبْيَضُ، وَمَاءُ الْمَرْأَةِ أَصْفَرُ، فَإِذَا اجْتَمَعَا، فَعَلَا مَنِيُّ الرَّجُلِ مَنِيّ الْمَرْأَةِ، أَذْكَرَا بإِذْنِ اللَّهِ، وَإِذَا عَلا مَنِيُّ الْمَرْأَةِ مَنِيَّ الرَّجُلِ، آنَتَا بإذْنِ اللَّهِ. قَالَ الْيَهُودِيُّ: لَقَدْ صَدَقْتَ، وَإِنَّكَ لَنَبِيٌّ، ثُمَّ انْصَرَفَ فَذَهَبَ. فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ : لَقَدْ سَأَلَنِي هَذَا عَنِ الَّذِي سَأَلَنِي عَنْهُ، وَمَا لِي عِلْمٌ بِشَيْءٍ مِنْهُ، حَتَّى أَتَانِيَ اللَّهُ بِهِ)).(')

جاء في الصحيحين عن أسامة بن زيد ((أن نبي الله وركب على حمار على قطيفة فدكية، وأردف أسامة بن زيد وراءه يعود سعد بن عبادة في بني الحارث من الخزرج، قبل وقعة بدر، حتى مر بمجلس فيه عبد الله بن أبي قبل أن يسلم عبد الله ابن أبي أي: يتظاهر بالإسلام فإذا في المجلس أخلاط من المسلمين والمشركين عبدة الأوثان، واليهود والمسلمين، وفي المجلس عبدالله بن رواحة، فلما غَشيبَ المجلس عجاجة الدابة خَمَّر عبد الله بن أبي عبدالله بن رواحة، فلما غشيب المجلس عجاجة الدابة خَمَّر عبد الله بن أبي فنزل فدعاهم إلى الله، وقرأ عليهم القرآن، فقال عبد الله ابن أبي بن سلول: أبها المرء! إنه لا أحسن مما تقول، إن كان حقًا فلا تؤذنا به في مجلسنا، ارجع إلى رحلك، فمن جاءك فاقصص عليه، فقال: عبد الله بن رواحة: بلى ارسول الله؛ فاغشنا به في مجالسنا؛ فإنا نحب ذلك، فاستب المسلمون يا رسول الله؛ فاغشنا به في مجالسنا؛ فإنا نحب ذلك، فاستب المسلمون

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الحيض، باب بيان صفة مني الرجل والمرأة ...، ج١٧٣/.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٦٣/ ـ ١٦٤؛

وانظر: موقع طريق الإسلام http://iswy.co/e، بتاريخ: ١٤٤٢/٢/١٠هـ.

-veet Vissa-

والمشركون واليهود، حتى كادوا يتثاورون، فلم يزل النبي في يُخفِّضُهم حتى سكنوا. ثم ركب النبي في دابته، حتى دخل على سعد بن عبادة، فقال له النبي في: يا سعد ألم تسمع ما قال أبو حباب يريد عبد الله بن أبي قال: كذا وكذا.

قال سعد بن عبادة: يا رسول الله! اعف عنه واصفح؛ فوالذي أنزل عليك الكتاب لقد جاء الله بالحق الذي أنزل عليك. وقد اصطلح أهل هذه البحيرة أي: البلدة، وهي يثرب التي صارت المدينة وطيبة على أن يتوجوه، فيعصبوه بالعصابة أي: يتوجوا عبد الله بن أبي ملكًا عليهم، فلما أبى الله ذلك، فاتت الفرصة على عبد الله ابن أبي، وفاته الملك للإسلام الذي جاء؛ فلما أبى الله ذلك بالحق الذي أعطاك الله شرق بذلك، أي: غص به وكرهه فذلك فعل به ما رأيت، فعفا عنه رسول الله

ومن هذه الأهداف في بعض حواراته الله البحث عن الرأي الأفضل من خلال (الشورى).

وجاء يهودي إلى النبي في يختبر صدقه في الدعوة، وقد ابتاع منه تمرًا إلى أجل، فطالبه قبل حلول الأجل مغلظًا، له في القول وسط القوم، فكان قوله: إنكم يا بني عبد المطلب قوم مطل، فهم به عمر في فمنعه الرسول وقال له: يا عمر أنا وهو كنا أحوج منك إلى غير هذا، أن تأمرني بحسن

<sup>(</sup>۱) انظر: البخاري في صحيحه، كتاب المرضى، باب عيادة المريض راكبًا وماشيًا وردفًا على الحمار، ج٧/٧؛ ورواه مسلم في صحيحه، كتاب الجهاد والسير، باب في دعاء النبي إلى الله وصبره على أذى المنافقين، ج٥/١٨٣، ١٨٣؛ وانظر: محمد الحمد، الحوار في السيرة النبوية، ص ٢٠٢.

ucas Born

الأداء، وتأمره بحسن الاقتضاء، ثم أمر بإعطائه حقه وزيادة عشرين صاعًا في مقابل ترويع عمر له، فلم يسع اليهودي إلا إعلان إسلامه.(١)

ويمكن الاستزادة حول الحوار من خلال الكتب المتخصصة. (٢) ومن المعلوم حواره في قبيل غزوة بدر مع المهاجرين والأنصار. علم في بتحرك قريش فجمع الصحابة يستشيرهم. وكان في وهو المعصوم المسدد يستشير أصحابه دائمًا لأمور مهمة، منها أمران رئيسان: الأول توحيد صفوف المسلمين وتطييب خواطرهم، وهو أمر مهم جدًّا، خصوصًا مع الأنصار في هذه المرحلة، وهم أهل الدار. والثاني الوصول إلى القرار الأصوب والأحكم. (٣)

وطرح ﴿ الأمر على جموع صحابته المرافقين له قائلاً لهم: ((أشيروا علي أيها الناس))، وتكلم جمع من المهاجرين فيهم أبو بكر وعمر ﴿ وكان من المتكلمين المقداد بن عمرو، الذي قال: (يا رسول الله والله لا نقول لك كما قالت بنو إسرائيل لموسى ﴿ فَأَذَهَبَ أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَائِلاً إِنَّا هَهُنَا قَاعِدُونَ كَما قالت بنو إسرائيل لموسى ﴿ فَأَذَهَبَ أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَائِلاً إِنَّا هَهُنَا قَاعِدُونَ كَمَا قالت بنو إسرائيل لموسى ﴿ فَأَذَهَبَ أَنتَ وَربك فقاتلا إنا معكما مقاتلون، فوالذي بعثك بالحق لو سرت بنا إلى برك الغماد لجالدنا معك من دونه حتى تبلغه). (٥) فدعا

(١) الهيثمي، مجمع الزوائد، ج٢٤٠/٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: أصول الحوار، الندوة العالمية للشباب الإسلامي؛ انظر: الحوار آدابه وضوابطه، يحيى زمزمى، ص ٢٤؛ انظر: أصول الحوار وآدابه في الإسلام، صالح بن حميد، ص ٢٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: عدنان علي رضا النحوي، الشورى وممارستها الإيمانية، الرياض: دار النحوي للنشر والتوزيع ١٤٠٩هـ. ( موضوعات متعددة).

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٠٢/١، ٦٠٣، سورة المائدة من الآية ٢٤.

<sup>(</sup>٥) انظر: حول هذه المشاورة: ابن هشام السيرة النبوية، ج٢١٥/٢، وقارن بحديث البخاري (فتح الباري)، ج١٥١/١٥.

weat toon

له الرسول ثم قال مرة أخرى ((أشيروا عليّ أيها الناس))، وكان أله يريد رأي الأنصار فهم أهل الدار، وهم الأكثرية، ويريد أن يكسب قلوبهم ولا يتصرف إلا بقناعة منهم تحافظ على الصف المسلم، وهذا أول لقاء بين الرسول أو وجنده من المهاجرين والأنصار، وبين قريش ورؤوس الكفر فيها، يلوح فيها القتال والموت، فبادر سعد بن معاذ المي يقول: (لكأنك تريدنا يا رسول الله ؟ فأجاب أ: أجل، فرد سعد بالثناء على رسول الله أنهم على عهده وقال: يا رسول الله امض لما أردت فوالذي بعثك بالحق لو استعرضت بنا البحر فخضته لخضناه معك ما تخلف منا رجل واحد، وما نكره أن تلقى بنا عدونا غدًا وإنا لصبر في الحرب، صدق عند اللقاء لعل الله يريك منا ما تقر به عينك، فسر على بركة الله).(۱)

فَسرُ رسول ﷺ بقول سعد ودعا له وللمهاجرين والأنصار، واطمأن إلى موقف جنده من اللقاء.

وكذلك حوار المشاورة الذي دار بينه وبين الحباب بن المنذر في غزوة بدر وجاء الحباب بن المنذر إلى رسول الله ، وكان نزول المسلمين أدنى ماء بدر فقال متأدبًا مع الرسول يعرض عليه رأيًا صائبًا: ((يا رسول الله أرأيت هذا المنزل أأنزلكه الله أم هو الرأي والحرب والمكيدة؟ فقال ؛ بل هو الرأي والحرب والمكيدة فقال ؛ بل هنا الرأي والحرب والمكيدة فقال؛ يا رسول الله، فإن هذا ليس بمنزل، فانهض

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، السيرة النبوية ،ج٢١٥/٢؛ وابن أبي شيبة، المغازي، ص ١٧٧؛ وانظر: تخريج هذه الحادثة بالتفصيل عند د. أكرم العُمري: السيرة الصحيحة ج٢/٣٥٩؛ د. مهدي رزق الله: السيرة النبوية في ضوء المصادر الأصلية، ص ٣٤١؛ وعدنان علي رضا النحوي، الشورى وممارستها الإيمانية، ص ٨٢. ( وقد اشتشهدنا بالرواية ـ سابقا ـ في موضع استشهاد آخر)

بالناس حتى تأتي أدنى ماء من القوم فتنزله، ثم نغور ما وراءه من القلُب ونبني عليه حوضًا ونملؤه ماء فنشرب ولا يشربون. فدعا له الرسول ، وقال: لقد أشرت بالرأي)).(١)

وكان هذا الموقف والحوار من الرسول القائد هي مع جنده درسًا عظيمًا في استماع القائد إلى رأي جنده، للوصول إلى الموقف الأسلم، واتخاذ الأسباب الدنيوية والمادية مع التوكل على الله، وهو الأساس في تحركاته.

وكان حواره مقرونًا بتبسمه ﴿ لأصحابه في المواضع المناسبة ، عن عمرو ابن عوف ﴿ شهد بدرًا مع رسول الله ﴿ أن رسول الله ﴿ بعث أبا عبيدة ابن الجراح إلى البحرين يأتي بجزيتها وكان ﴿ صالح أهل البحرين وأمر عليهم العلاء بن الحضرمي فقدم أبو عبيدة ﴿ بمال من البحرين فسمعت الأنصار بقدومه فوافته صلاة الصبح مع رسول الله ﴿ فلما انصرف تعرضوا له فتبسم رسول الله ﴿ حين رآهم وقال: ((أظنكم سمعتم بقدوم أبي عبيدة وأنه جاء بشيء)) ، قالوا: أجل يا رسول الله ، قال: ((فأبشروا وأملوا ما يسركم فوالله ما الفقر أخشى عليكم ولكن أخشى عليكم أن تبسط عليكم الدنيا كما بسطت على من كان قبلكم فتنافسوها كما تنافسوها ، وتلهيكم كما ألهتهم)). (\*)

عن أبي سعيد الخدري قال النبي ﴿ : ((تكون الأرض يوم القيامة خبزة واحدة، يتكفؤها الجبار بيده كما يكفأ أحدكم خبزته في السفر نزلاً

<sup>(</sup>١) من رواية ابن إسحاق، (ابن هشام)، السيرة النبوية، ج٢٠/٢.

 <sup>(</sup>۲) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الرقاق، باب ما يحذر من زهرة الحياة الدنيا، ج١٧/٧
 ١٧٣٠.

لأهل الجنة فأتى رجل من اليهود فقال: بارك الرحمن عليك يا أبا القاسم ألا أخبرك بنزل أهل الجنة يوم القيامة قال: بلي. قال: تكون الأرض خبزة واحدة كما قال النبي ﴿ فنظر النبي ﴾ إلينا ثم ضحك حتى بدت نواجذه ثم قال ألا أخبرك بإدامهم قال إدامهم بالام ونون، قالوا: وما هذا؟ قال: ثور ونون يأكل من زائدة كبدهما سبعون ألفًا)).(١)

وعن أبي سعيد الخدري الله قال: قال رسول الله الله الله المخدري الله الله الله الله المخدري الله المخالف عليكم ما يخرج الله لكم من بركات الأرض. قيل: وما بركات الأرض قال: زهرة الدنيا. فقال له رجل: هل يأتي الخير بالشر؟ فصمت النبي 🎡 حتى ظننا أنه ينزل عليه ثم جعل يمسح عن جبينه فقال: أين السائل قال: أنا قال أبو سعيد: لقد حمدناه حين طلع ذلك، قال: لا يأتي الخير إلا بالخير، إن هذا المال خضرة حلوة وإن كل ما أنبت الربيع يقتل حبطا أو يلم إلا آكلة الخضرة أكلت حتى إذا امتدت خاصرتاها استقبلت الشمس فاجترت وثلطت وبالت ثم عادت فأكلت وإن هذا المال حلوة، من أخذه بحقه ووضعه في حقه فنعم المعونة هو ومن أخذه بغير حقه كان كالذي يأكل ولا يشبع)).(٢)

وقد قال ﷺ وهو يحاور أصحابه: ((أيكم مال وارثه أحب إليه من ماله قالوا: يا رسول الله ما منا أحد إلا ماله أحب إليه قال فإن ماله ما قدم ومال وارثه ما أخر)).<sup>(۳)</sup>

(١) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الرقاق، باب يقبض الله الأرض، ج١٩٤/٧.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الرقاق، باب ما يحذر من زهرة الحياة الدنيا، .۱۷۳/۷ج

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الرقاق، باب ما قدم من ماله فهو له، ج١٧٦/٧.

وكان الصحابة يحرصون على الاستفادة من حديثه ، ويحوى محاورة اللَّه ﷺ يمشى وحده، وليس معه إنسان. قال: فظننت أنه يكره أن يمشى معه أحد. قال: فجعلت أمشى في ظل القمر فالتفت فرآني فقال: من هذا قلت: أبو ذر جعلني الله فداءك، قال: يا أبا ذر تعاله. قال: فمشيت معه ساعة فقال: إن المكثرين هم المقلون يوم القيامة إلا من أعطاه الله خيرًا فنفح فيه يمينه وشماله وبين يديه ووراءه وعمل فيه خيرًا. قال: فمشيت معه ساعة، فقال لى: اجلس ها هنا، قال: فأجلسنى في قاع حوله حجارة فقال لى اجلس ها هنا حتى أرجع إليك قال فانطلق في الحرة حتى لا أراه، فلبث عنى فأطال اللبث، ثم إنى سمعته وهو مقبل وهو يقول: وإن سرق وإن زني. قال: فلما جاء لم أصبر حتى قلت: يا نبى الله جعلنى الله فداءك من تكلم في جانب الحرة، ما سمعت أحدًا يرجع إليك شيئًا، قال: ذلك جبريل الله عرض لي في جانب الحرة. قال: بشر أمتك أنه من مات لا يشرك بالله شيئًا دخل الجنة، قلت: يا جبريل وإن سرق وإن زني؟ قال: نعم. قال: قلت وإن سرق وإن زني. قال: نعم. وإن شرب الخمر)).<sup>(۱)</sup>

وكان بعضهم يتعرض لمحاورة الرسول ، ليحصل مع الحوار على شيئ آخر. عن أبي هريرة ، كان يقول: ((ألله الذي لا إله إلا هو إن كنت لأعتمد بكبدي على الأرض من الجوع، وإن كنت لأشد الحجر على بطني من الجوع. ولقد قعدت يومًا على طريقهم الذي يخرجون منه فمر أبو بكر فسألته عن آية من كتاب الله ما سألته إلا ليشبعني. فمر ولم يفعل، ثم مر بي عمر فسألته عن آية من كتاب الله ما سألته إلا ليشبعني، فمر فلم يفعل بي عمر فسألته عن آية من كتاب الله ما سألته إلا ليشبعني، فمر فلم يفعل

(١) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الرقاق، باب المكثرون هم المقلُّون، ج١٧٦/٧، ١٧٧.

actions.

ثم مر بى أبو القاسم ، فتبسم حين رآني وعرف ما في نفسي، وما في وجهى ثم قال: يا أبا هر قلت لبيك يا رسول الله قال: الحق ومضى فتبعته فدخل فاستأذن فأذن لى فدخل فوجد لبنًا في قدح فقال من أين هذا اللبن قالوا أهداه لك فلان أو فلانة قال أبا هر قلت لبيك يا رسول الله قال الحق إلى أهل الصفة. فادعهم لي قال: وأهل الصفة أضياف الإسلام لا يأوون إلى أهل ولا مال ولا على أحد، إذا أتته صدقة بعث بها إليهم. ولم يتناول منها شيئًا. وإذا أتته هدية أرسل إليهم وأصاب منها وأشركهم فيها فساءني ذلك فقلت وما هذا اللبن في أهل الصفة؟ كنت أحق أنا أن أصيب من هذا اللبن شربة أتقوى بها. فإذا جاء أمرني فكنت أنا أعطيهم وما عسى أن يبلغني من هذا اللبن ولم يكن من طاعة الله وطاعة رسوله ﷺ بد. فأتيتهم فدعوتهم، فأقبلوا، فاستأذنوا فأذن لهم، وأخذوا مجالسهم من البيت قال: يا أبا هر قلت: لبيك يا رسول الله، قال خذ فأعطهم. قال فأخذت القدح فجعلت أعطيه الرجل، فيشرب حتى يروى، ثم يرد على القدح فأعطيه الرجل فيشرب حتى يروى ثم يرد على القدح فيشرب حتى يروى ثم يرد على القدح حتى انتهيت إلى النبي ﷺ وقد روى القوم كلهم. فأخذ القدح فوضعه على يده فنظر إلى فتبسم فقال: أبا هر. قلت: لبيك يا رسول الله، قال: بقيت أنا وأنت. قلت: صدقت يا رسول الله. قال: اقعد فاشرب فقعدت فشربت. فقال: اشرب فشربت. فما زال يقول: اشرب حتى قلت: لا والذي بعثك بالحق ما أجد له مسلكا. قال: فأرنى فأعطيته القدح فحمد الله وسمى وشرب الفضلة)).(١)

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الرقاق، باب كيف كان عيش النبي ﴿ ، ج٧٩/٧، ١٧٩/٠.

وروى عبادة بن الصامت عن النبي قال: ((من أحب لقاء الله أحب الله لقاءه، ومن كره لقاء الله كره الله لقاءه قالت عائشة أو بعض أزواجه: إنا لنكره الموت قال: ليس ذاك، ولكن المؤمن إذا حضره الموت بشر برضوان الله وكرامته، فليس شيء أحب إليه مما أمامه فأحب لقاء الله وأحب الله لقاءه وإن الكافر إذا حضر بشر بعذاب الله وعقوبته، فليس شيء أكره إليه مما أمامه كره لقاء الله وكره الله لقاءه)).(1)

ومن حواره العام ليثير الحوار مع أصحابه هما روي عن أبي قتادة بن ربعي الأنصاري هم أن رسول الله هم مر عليه بجنازة فقال: ((مستريح ومستراح منه قالوا: يا رسول ما المستريح والمستراح منه؟ قال: العبد المؤمن يستريح من نصب الدنيا وأذاها إلى رحمة الله، والعبد الفاجر يستريح منه العباد والبلاد والشجر والدواب)).(٢)

عن عبد الله بن مسعود ها قال: ((كنا مع النبي في قبة فقال: أترضون أن تكونوا ثلث أهل أن تكونوا ربع أهل الجنة. قلنا: نعم قال: أترضون أن تكونوا شطر أهل الجنة. قلنا: نعم قال: الجنة. قلنا: نعم قال: ولله أن تكونوا شطر أهل الجنة، قلنا: نعم قال: والذي نفس محمد بيده إني لأرجو أن تكونوا نصف أهل الجنة، وذلك أن الجنة لا يدخلها إلا نفس مسلمة وما أنتم في أهل الشرك إلا كالشعرة البيضاء في جلد الثور الأسود أو كالشعرة السوداء في جلد الثور الأحمر)).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الرقاق، باب من أحب لقاء الله أحب الله لقاءه، ج١٩١/٧.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الرقاق، باب سكرات الموت، ج١٩٢/٧.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الرقاق، باب كيف الحشر، ج١٩٥/، ١٩٦.



utet Brin

عن أنس بن مالك الله يقول: ((أصيب حارثة يوم بدر، وهو غلام، فجاءت أمه إلى النبي الله فقالت: يا رسول الله قد عرفت منزلة حارثة مني، فإن يك له الجنة أصبر وأحتسب، وإن تكن الأخرى ترى ما أصنع فقال: ويحك أو هبلت أو جنة واحدة؟ هي إنها جنان كثيرة وإنه لفي جنة الفردوس)).(١)

الجدال: هو أسلوب من أساليب الاتصال والمناظرة والحديث. وهو مَصْدُرُ قَوْلِهِمْ: جَادَلَهُ يُجَادِلُهُ جِدَالاً وَمُجَادَلَةً، ويَدُلُّ عَلَى اسْتِرْسَالٍ يَكُونُ فِيهِ امْتِدَادِ وَخُصُومَةِ وَمُرَاجَعَةِ للكَلاَم، وجَادَلَهُ نَاظَرَهُ وَخَاصَمَهُ. وقد يراد منه الْمُفَاوَضَةُ علَى سَبِيلِ الْمُغَالَبَةِ. كما يعني اللَّدَدُ فِي الخُصُومَةِ وَالْقُدْرَةُ عَلَيْهَا، ويعني الْمُخَاصَمَةُ بِمَا يَشْغَلُ عَنْ ظُهُورِ الحَقِّ وَوُصُوحِه، والجدل مَحْمُودٌ إِذَا كَانَ لِلْوُقُوفِ عَلَى الْحَقِّ والدفاع عنه. (٢) وَقَدْ أَمِرَ بِذَلِكَ النَّبِيُّ فَي فَوْلِهِ فَي قَوْلِهِ فَي الْحَقِّ والدفاع عنه. (٣) وَقَدْ أَمِرَ بِذَلِكَ النَّبِيُّ فَي فَوْلِهِ فَي الْحَقِّ والدفاع عنه. (٣) وَقَدْ أَمِرَ بِذَلِكَ النَّبِيُ فِي قَوْلِهِ فِي الْحَقِّ والدفاع عنه. (٣) وَقَدْ أَمِرَ بِذَلِكَ النَّبِيُّ فَي فِي قَوْلِهِ فَي ... (٣)

والإنسان غالبًا يحب الجدل والخصومة، قال ـ تعالى ـ: ﴿ أُولَمْ يَرَ ٱلْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقَتُهُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمُ مُّبِينُ ﴿ فَي وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِى خَلْقَهُ وَقَالَ مَن يُخْفِي الْعِظَامَ وَهِى رَمِيمُ ﴿ فَا يُحْمِيمُ اللَّذِي أَنشَأَهَا أَوَّلَ مَرَّةً وَهُو بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمُ ﴿ فَا لَكُمْ مِن الشَّجَرِ الْأَخْضَرِ نَارًا فَإِذَا أَنتُم مِنْهُ تُوقِدُونَ ﴿ فَا السَّا اللَّهُ مَن الشَّجَرِ الْأَخْضَرِ نَارًا فَإِذَا أَنتُم مِنْهُ تُوقِدُونَ ﴿ فَا السّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في صحيحه، كتاب المغازي، باب فضل شهداء بدرًا، ج٩/٥، كتاب الرقاق، باب صفة الجنة والنار، ج٢٠٠/، ٢٠١.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن منظور، لسان العرب، ج١١/ ١٠٥؛

البخاري، صحيحه، كتاب التفسير، سورة المجادلة، ج٦/٥٠؛

و د. زاهر بن عواض الألمعي، مناهج الجدل في القرآن الكريم، الطبعة الثالثة، ١٤٠٤هـ.

<sup>(</sup>٣) من الآية ١٢٥ من سورة النحل؛ وانظر: ابن كثير، تفسيره، ج١٠٨١/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج٢/١٥٧٧، ١٥٧٨.

وَقَدْ يَكُونُ الجدال مَذْمُومًا إِذَا شَغَلَ عَنْ ظُهُورِ الحَقِّ وَوُضُوحِ الصَّوَابِ، وَهَذَا هُوَ الْمَقْصُودُ بِقَوْلِهِ اللهِ : ((مَا أُوتِيَ الجَدلَ قَوْمٌ إلاَّ ضَلُّوا)).(١)

وقد سميت سورة من سور القرآن الكريم بالمجادلة ورد في قوله - تعالى -: ﴿ قَدْ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ اللَّهِ سَكُمُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ يَسَمَعُ تَعَاوُرَكُما ۚ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعُ اللَّهُ قَوْلَ اللَّهِ عَالَوْرَكُما ۚ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعُ اللَّهُ وَاللَّهُ يَسَمَعُ تَعَاوُرَكُما ۚ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعُ اللَّهِ وَاللَّهُ يَسَمَعُ تَعَاوُرَكُما ۚ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعُ اللَّهِ وَاللَّهُ يَسَمَعُ تَعَاوُرَكُما ۚ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعُ اللَّهُ وَاللَّهُ يَسَمَعُ تَعَاوُرَكُما ۚ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعُ اللَّهُ وَاللَّهُ يَسَمَعُ عَاوُرَكُما ۚ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعُ اللَّهُ وَاللَّهُ يَسَمَعُ عَاوُرَكُما ۚ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعُ اللّهُ وَاللَّهُ يَسَمَعُ عَاوُرَكُما ۚ إِنَّ اللَّهُ سَمِيعُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ يَسَمَعُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَالًا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّالَةُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولِكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُوا عَلَاكُ عَلَاكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَالُهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَاكُ عَلَيْكُ عَلَاكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَاكُ عَلَاكُ عَلَاكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَّا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَّ عَلَيْكُ عَلَاكُ عَلَيْكُ عَلَّا عَلَاكُ عَلَاكُ عَلَّا عَلَيْكُ

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ ٱلْحَجُّ أَشَهُ رُ مَعْلُومَاتُ ۚ فَمَن فَرَضَ فِيهِ كَ ٱلْحَجَّ فَلَا رَفَثَ وَلَا فَسُوقَ وَ وَلَا جَدَالُ فِي ٱلْحَجُّ وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمُهُ ٱللَّهُ ۗ وَتَكَزَوَّدُواْ فَإِنَ خَيْرٍ يَعْلَمُهُ ٱللَّهُ ۗ وَتَكَزَوَّدُواْ فَإِنَ خَيْرِ اللَّهِ اللَّهُ وَتَكَزَوَّدُواْ فَإِنَ خَيْرِ اللَّهُ وَلَا جَدَالُ فِي ٱلْمُ لَبَنِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا عَمْلُواْ مِنْ خَيْرٍ اللَّهُ اللَّهُ وَلَكَ وَاللَّهُ وَلَكُواْ فَا إِنْ اللَّهُ وَلَكُواْ فَا إِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا فَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِي الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ وَاللَّهُ اللللْمُ وَاللَّهُ الللْمُ اللللْمُ الللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُولَةُ اللللْمُ الللْمُولَالِمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُولُولُولَا الللْمُولُولُولُولُولَا اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ ا

وقد جادل إبليس عاصيًا مت جرًا. قال - تعالى -: ﴿ إِذْ قَالَ رَبُّكُ لِلْمَلَتِ كَهُ إِنِي خَلِقُ الْمَهُ مِن طِينِ ﴿ اللهِ فَا اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي ج٥/٣٧٩، ح رقم: ٣٢٥٣ وحسنه؛ وابن ماجه في سننه، ج١٨/١، ح رقم: ٤٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: محمد الحمد، الحوار في السيرة النبوية، ص ١٥؛ انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٨٣٦/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٢٥٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٦١٣/.

وعن جدال قوم نوح لنوح هي. قال ـ تعالى ـ: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ ٓ إِنِّي لَكُمْ نَذِيرٌ مُّبِينُ ۞ أَن لَّا نَعَبُدُوٓا إِلَّا ٱللَّهَ ۖ إِنِّيٓ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ ٱلِيـمِ الله عَمَالَ ٱلْمَلَأُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ، مَا نَرَىٰكَ إِلَّا بَشَرًا مِّثْلَنَا ۚ وَمَا نَرَىٰكَ ٱتَّبَعَكَ إِلَّا ٱلَّذِينَ هُمْ أَرَادِلْنَا بَادِى ٱلرَّأْيِ وَمَا نَرَىٰ لَكُمْ عَلَيْنَا مِن فَضَّلِ بَلَ نَظْنُكُمْ كَندِبِيكَ اللهُ قَالَ يَقَوْمِ أَرَءَيْتُمُ إِن كُنتُ عَلَى بَيِّنَةٍ مِّن رَّبِّي وَءَانَـٰنِي رَحْمَةً مِّنْ عِندِهِ ـ فَعُمِّيتُ عَلَيْكُمْ أَنْلُزِمُكُمُوهَا وَأَنتُمْ لَهَاكُرِهُونَ ۞ وَيَقَوْمِ لَآ أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مَا لَّا إِنْ أَجْرِي إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ ۚ وَمَآ أَنَاْ بِطَارِدِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا ۚ إِنَّهُم مُّلَقُواْ رَبِّهِمْ وَلَكِخِيِّ ٱرَىكُمْ قَوْمًا تَجْهَلُونَ ۖ ۖ وَلاَ أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَابِنُ ٱللَّهِ وَلاَ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلاَ أَقُولُ إِنِّي مَلَكُ وَلاَ أَقُولُ لِلَّذِينَ تَزْدَرِيٓ أَعْيُنُكُمْ لَن يُؤْتِهُمُ ٱللَّهُ خَيْراً ٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا فِيٓ أَنفُسِهِم ۖ إِنِّ إِذَالَّمِنَ ٱلظَّلِلِمِينَ اللَّهُ قَالُواْ يَننُوحُ قَدْ جَندَلْتَنَا فَأَكْثَرْتَ جِدَلْنَا فَأَلِنَا بِمَا تَعِدُنَآ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴿٣ قَالَ إِنَّمَا يَأْنِيكُمْ بِهِ ٱللَّهُ إِن شَآءَ وَمَآ أَنتُم بِمُعْجِزِينَ ﴿ ۖ وَلَا يَنفَعُكُمُ نُصِّحِىٓ إِنْ أَرَدَتُ أَنْ أَنصَحَ لَكُمْ إِن كَانَ ٱللَّهُ يُرِيدُ أَن يُغْوِيكُمْ هُوَ رَبُّكُمْ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ اللَّهُ اللَّهُ يُولُونَ ٱفْتَرَكَهُ قُلُ إِن ٱفْتَرَيْتُهُ، فَعَكَى إِجْرَامِي وَأَنَا بَرِيٓءُ مِّمَّا يَجُرِمُونَ اللَّوَالُوحِي إِلَى نُوحٍ أَنَّهُ. لَن يُؤْمِن مِن قَوْمِكَ إِلَّا مَن قَدْ ءَامَنَ فَلَا نَبْتَ بِسُ بِمَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ اللَّهِ وَاصْنَعِ ٱلْفُلْكَ بِأَعْيُنِنَا وَوَحْيِنَا وَلَا تُخْطِبْنِي فِي ٱلَّذِينَ ظَلَمُوٓا ۚ إِنَّهُم مُّغَرَقُونَ اللَّهِ وَيَصْنَعُ ٱلْفُلُكَ وَكُلَّمَا مَرَّ عَلَيْهِ مَلاًّ مِّن قَوْمِهِ، سَخِرُواْ مِنْهُ ۚ قَالَ إِن تَسَخَرُواْ مِنَّا فَإِنَّا نَسْخَرُ مِنكُمْ كُمَا تَسْخَرُونَ اللَّ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ مَن يَأْنِيهِ عَذَابٌ يُغَزِيهِ وَيَحِلُّ عَلَيْهِ عَذَابٌ مُّقِيمٌ ﴿ وَ حَتَى إِذَا جَآءَ أَمْرُنَا وَفَارَ

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٩٥٤.

ٱلنَّنُّورُ قُلْنَاٱحِمْلَ فِيهَامِن كُلِّ زَوْجَيْنِ ٱثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ ٱلْقَوْلُ وَمَنْ ءَامَنَّ وَمَا ءَامَنَ عَامَنَ مَعَهُ وَإِلَّا قَلِيلٌ ﴿ وَقَالَ ٱرْكَبُواْ فِهَا بِسَمِ ٱللَّهِ بَحْرِهِ اللَّهِ عَمْرِهِ الْمَرْسَنَهَا ۚ إِنَّا لَكُنُورُ لَعَفُورُ رَبِّ لَعَفُورُ رَبِّ لَعَفُورُ وَمَا ءَامَنَ مَعَهُ وَإِلَّا قَلِيلٌ ﴿ وَقَالَ ٱرْكَبُواْ فِهَا فِسَمِ ٱللَّهِ بَعْرِهِ اللَّهِ عَمْرِهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ الْفَوْلُ وَمَا لَا اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّ

ومحاجة الملك الإبراهيم ها قال - تعالى -: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّذِى حَآجَ إِبْرَهِمَ فِى رَبِّهِ أَنَ ءَاتَنهُ اللّهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَهِمُ رَبِّى اللَّذِى يُحْيء وَيُمِيتُ قَالَ أَنا أُحِيء وَيُمِيتُ اللّهَ وَأُمِيتُ أَلَمَ أُمِيتُ اللّهَ وَأُمِيتُ قَالَ إِبْرَهِمُ فَإِنَ اللّهَ يَا لَقَ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَا يَهُدِى الْقَوْمُ الظّالِمِينَ اللهِ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ ا

وعن جدال قوم شعيب الله تنوح. قال - تعالى -: ﴿ وَإِلَىٰ مَنْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا قَالَ يَنْقُومِ اَعْبُدُواْ اللّهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَهٍ عَنْيُرُهُ وَلَا نَنقُصُواْ الْمِكْيَالُ وَالْمِيزَانَ إِنِي الْمَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ مُحِيطٍ ﴿ وَيَقَوْمِ الْوَقُواْ الْمِيكُمُ عِنْيَرِ وَإِنِي الْمَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ مُحِيطٍ ﴿ وَيَعَوْمِ الْوَقُواْ الْمِيكُمْ اللّهِ عَنْدُ اللّهَ عَنْواْ فِ الْمِيكَيَّالُ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِ وَلا تَبْخَسُواْ النّاسَ الشَياءَهُمْ وَلا تَعْنُواْ فِ الْمُرْفِي مَفْسِدِينَ ﴿ مَا يَقِيْمُ اللّهِ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُم مُومِنِينَ وَمَا أَنْاعَلَكُمْ مِحَفِيظِ اللّهُ وَالْمُولِيكُمُ إِن كُنتُم مُومِنِينَ وَمَا أَنْاعَلَكُمْ مِحَفِيظِ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ وَرَدَقَنِي مِنْهُ رِزْقًا حَسَنا وَمَا أُولِدُ أَنْ أَخَالِفُكُمْ إِلَى مَا أَنْهُ مِحَمُ عَنْهُ إِن اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَرَدَقَنِي مِنْهُ وَرَفًا حَسَنا وَمَا أُولِدُ أَنْ أَخَالُهُ كُمْ إِلّهُ اللّهُ عَلَيْهِ أَلْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَلَوْلًا رَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَوْلًا رَهُ اللّهُ وَالْعَلَاكُ لَرَجَمْنَكُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَوْلًا رَهُ اللّهُ وَلَوْلًا وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ مَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ الللّهُ

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١/٩٥٣ ـ ٩٥٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١/٣٢٣.

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ كُذَبَ أَصْحَابُ أَعَيْكَةِ ٱلْمُرْسَايِنَ ﴿ إِذَ قَالَ لَمُمْ شُعَيْبُ أَلَا لَنَقُونَ ﴿ إِن أَجْرِي ﴿ إِن أَجْرِي لَكُمْ رَسُولُ آمِينُ ﴿ إِن أَجْرِي الْعَالَمِينَ لَا الْمَحْسِرِينَ الْمَحْسَرِينَ الْمَحْسِرِينَ الْمَحْسَرِينَ اللهَ وَلَا تَكُونُوا مِنَ الْمُحْسِرِينَ اللهَ وَزِنُوا بِالْقِسْطَاسِ اللهَستَقِيمِ اللهَ وَلَا تَبْخُونُوا مِنَ الْمُحْسِرِينَ اللهَ وَلَا تَعْوَا اللّذِي اللهَ اللهَ وَلا تَكُونُوا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ اللهَ وَالْقَالِقُوا اللّذِي اللهَ وَالْمَرْسَاتُ وَيَعْ اللّمَاتَ وَمِنَ اللّهَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللللللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

وفي الآيات مجادلة فرعون لموسى في في مواضع كثيرة من القرآن كما في قوله ـ تعالى ـ: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلُنَا مُوسَى بِعَايَنتِنَا وَسُلَطَنِ مُّبِينٍ ﴿ آَ اِلَى فِرَعُونَ وَهَالُوا سَحِرُ كَذَابُ ﴿ اَلَى فَلَمّا جَآءَهُم بِاللّحقِ مِنْ فِرْعُونَ وَهَامُنُ وَقَارُونَ فَقَالُوا سَحِرُ كَذَابُ ﴿ اللّهِ فَلَمّا جَآءَهُم بِاللّحقِ مِنْ عِندِنَا قَالُوا اَقَتُلُوا أَنْنَآء اللّذِينَ ءَامَنُوا مَعَهُ, وَاسْتَحْيُوا نِسَآءَهُم وَمَا كَيْدُ وَيَ اللّهُ مَوسَى وَلَيْدُعُ رَبّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَقَالَ مُوسَى وَلَيْدُعُ رَبّهُ وَاللّهُ وَلَّهُ وَاللّهُ و

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١/٩٦٤ ـ ٩٦٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٣٨٠/.

وَرَبِّكُم مِّن كُلِّ مُتَكَبِّرٍ لَا يُؤْمِنُ بِيَوْمِ ٱلْحِسَابِ ۞ وَقَالَ رَجُلُ مُّؤْمِنُ مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَكُنُمُ إِيمَنَهُ وَأَنْقُتُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَبِّي ٱللَّهُ وَقَدْ جَآءَكُم بِٱلْبَيِّنَتِ مِن رَّبِّكُمْ وَإِن يَكُ كَذِبًافَعَلَيْهِ كَذِبُهُ وَإِن يَكُ صَادِقًا يُصِبُكُم بَعْضُ ٱلَّذِي يَعِدُكُمْ لْإِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ كَذَّابٌ اللَّ يَقَوْمِ لَكُمُ ٱلْمُلُكُ ٱلْيَوْمَ ظَهِرِينَ فِي ٱلْأَرْضِ فَمَن يَنصُرُنَا مِنْ بَأْسِ ٱللَّهِ إِنَّ جَآءَنَا ۚ قَالَ فِرْعَوْنُ مَآ أُرِيكُمْ إِلَّا مَآ أَرَىٰ وَمَآ أَهَدِيكُمْ إِلَّا سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ اللَّ وَقَالَ ٱلَّذِي ءَامَنَ يَنَقَوْمِ إِنِي ٓ أَخَافُ عَلَيْكُمْ مِّثْلَ يَوْمِ ٱلْأَخْزَابِ اللَّ مِثْلَ دَأْبِ قَوْمِ نُوجٍ وَعَادِ وَثَمُودَ وَٱلَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ وَمَا ٱللَّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعِبَادِ السَّ وَيَعَوْمِ إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ يَوْمُ ٱلنَّنَادِ اللَّهِ يَوْمَ تُوَلُّونَ مُدْبِرِينَ مَا لَكُمْ مِّنَ ٱللَّهِ مِنْ عَاصِيرٍ وَمَن يُضَلِلِٱللَّهُ فَمَا لَهُ، مِنْ هَادِ الآسُ وَلَقَدْ جَآءَ كُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِٱلْبَيِّنَتِ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكِّهِمِّمَا جَآءَ كُم بِهِ ۖ حَتَّىَ إِذَا هَلَكَ قُلْتُكُمْ لَن يَبْعَكَ ٱللَّهُ مِنْ بَعْدِهِ - رَسُولًا كَذَلِكَ يُضِلُّ ٱللَّهُ مَنْ هُوَ مُسْرِقُ مُّرْتَابُ اللَّذِينَ يُجَدِلُونَ فِي ءَايَتِ اللَّهِ بِغَيْرِ سُلُطَنٍ أَتَىٰهُمُ ۖ كُبُرَ مَقْتًا عِندَ اللَّهِ وَعِندَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ۚ كَذَٰلِكَ يَطْبَعُ ٱللَّهُ عَلَى كُلِّ قَلْبِ مُتَكَبِّرٍ جَبَّارٍ ۞ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَنهَمَنُ ٱبْنِ لِي صَرْحًا لَّعَلِّيّ إَبْلُغُ ٱلْأَسْبَبَ السَّاسَ السَّمَوَتِ فَأَطَّلِعَ إِلَى إِلَهِ مُوسَىٰ وَإِنِّي لَأَظُنُّهُۥ كَذِبًا وَكَذَبًا وَكَذَلِكَ زُيِّنَ لِفِرْعَوْنَ سُوَّءُ عَمَلِهِ، وَصُدَّ عَنِ ٱلسَّبِيلِ وَمَا كَيْدُ فِنْرَعُونَ إِلَّا فِي تَبَابٍ اللَّهِ وَقَالَ ٱلَّذِي ءَامَنَ يَفَوْمِ ٱتَّبِعُونِ أَهْدِكُمْ سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ (٣) يَنقَوْمِ إِنَّمَا هَنذِهِ ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنيَا مَتَنعُ وَإِنَّ ٱلْأَخِرَة هِيَ دَارُ ٱلْقَكَرَادِ اللَّ مَنْ عَمِلَ سَيِّئَةً فَلا يُجَزِّئَ إِلَّا مِثْلَهَا ۖ وَمَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكَرِ أَوْ أُنثَى وَهُوَ مُؤْمِنُ فَأُوْلَيَهِكَ يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ يُرْزَقُونَ فِيهَا بِغَيْرِ حِسَابِ ۞ وَيَنقَوْمِ مَا لِيَ أَدْعُوكُمْ إِلَى ٱلنَّجَوْةِ وَتَدْعُونَنِي إِلَىٱلنَّارِ ﴿ ثَا لَكُ تَدْعُونَنِي لِأَكْفُرُ بِٱللَّهِ وَأُشْرِكَ بِهِ، مَا لَيْسَ لِي بِهِ، عِلْمُ وَأَنَا أَدْعُوكُمْ إِلَى ٱلْعَزِيزِ ٱلْغَفَّرِ اللَّ كَاجَرَمَ أَنَّمَا تَدْعُونَنِيٓ إِلَيْهِ لَيْسَ لَهُ. دَعُوَةٌ فِي ٱلدُّنْيَا وَلَا فِي ٱلْآخِرَةِ وَأَنَّ مَرَدَّنَآ إِلَى ٱللَّهِ وَأَتَ ٱلْمُسْرِفِينَ هُمْ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ اللَّهِ فَسَتَذُكُرُونَ مَا أَقُولُ لَكُمْ ۚ وَأَفْوَضُ أَمْرِي إِلَى ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ بَصِيرًا بِٱلْعِبَادِ اللهُ فَوَقَالُهُ ٱللَّهُ سَيِّءَاتِمَا مَكَرُواً وَحَاقَ إِنَالِ فِرْعَوْنَ سُوَّءُ ٱلْعَذَابِ

وقد جادل كفار قريش ليمنعوا دعوة الحق، قال ـ تعالى ـ: ﴿ وَإِن جَندَلُوكَ فَقُلِ اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهُ يَعُكُمُ لَيْنَكُمُ لَيْنَكُمُ لَوْمَ الْقِينَمَةِ فِيمَا كُنتُمْ فِيهِ تَغْتَلِفُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ يَعُكُمُ لَيْنَكُمُ لَيْنَاكُمُ لِي اللَّهُ لَيْنَاكُمُ لَيْنَاكُمُ لَيْنَاكُمُ لَيْنَاكُمُ لَيْنَاكُمُ لَيْنَاكُمُ لَيْنَاكُمُ لَيْنَاكُمُ لَيْنَاكُمُ لَا لَيْنَاكُمُ لَيْنَاكُمُ لَيْنَاكُمُ لَيْنَاكُمُ لَيْنَاكُمُ لَيْنَاكُمُ لَيْنَاكُمُ لَيْنَاكُمُ لَيْنَاكُمُ لِيلَاكُ لَيْنَاكُمُ لِي لَا لَكُونَالَ لَيْنَاكُمُ لِي لَيْنَاكُمُ لَيْنَاكُمُ لَيْنَاكُمُ لَيْنَاكُمُ لَيْنَاكُمُ لَا لَكُمُ لَيْنَاكُمُ لَيْنَاكُمُ لَيْنَالِ لَيْنَاكُمُ لَيْنَاكُمُ لِي لَيْنَاكُمُ لَيْنَاكُمُ لَا لَانْ لَيْنَاكُمُ لَيْنَاكُمُ لَيْنَاكُمُ لَيْنَاكُمُ لَا لَانْ لَالْمُ لَيْنِهُ لَانِكُمُ لَانَاكُمُ لِي لَالْمُلْكُمُ لَانِهُ لَنْ لَانِهُ لَانِهُ لَانِهُ لِللَّهُ لَانِهُ لَانِهُ لِلللَّهُ لَانِهُ لَانِهُ لَانِهُ لَانِهُ لَانِهُ لِلللَّهُ لَانِهُ لَانِهُ لَا لَانِهُ لِللَّهُ لَلْكُونِ لَانِهُ لَانِهُ لَانِهُ لَانِهُ لَانِهُ لَانِهُ لِلْنَاكُ لِللَّهُ لِلْنَاكُ لَانِهُ لِلْنَالِكُ لَانِهُ لَلَاكُونَالِكُونَالِكُونَا لَانِهُ لَانَاكُمُ لَلْكُونُ لِللَّهُ لَانُونُ لِلْنَاكُمُ لِلْلَّالِكُ لِلْنَالِكُ لِلْنَاكُمُ لَلْنَالِلْلِنَالِكُ لَلْنَالِكُ لِلْنَاكُ لِلْنَالِكُ لِلْنَاكُ لِلْنَالِكُ لَلْكُونُ لِلْنَاكُ لِللَّهُ لِلْنَالِكُ لِلْنَالِكُ لِلْنَالِكُ لِلْنَالِكُ لِلْنَاكُ لِلْنَالِكُ لِلْكُونُ لِلْنَاكُ لِلْنَالِكُمُ لِلْنَالِكُ لِلْنَالِكُ لِلْنَاكُ لِلْنَالِكُ لِلْنَالِلِلْلِلْلِلْكُلِلْكُلِلْكُ لِلْنَاكُ لِلْنَاكُ لِللَّالِلْكُلِل

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٦٣٩/١ ـ ١٦٥٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٢٨٦/، ١٢٨٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٦٤٨/.

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ يُجَدِلُونَكَ فِي ٱلْحَقِّ بَعَدَ مَا نَبَيَّنَ كَأَنَّمَا يُسَاقُونَ إِلَى ٱلْمَوْتِ وَهُمَ يَنْظُرُونَ اللهِ الأنفالِ اللهِ من الواضح من الآية أن لا جدال عن الباطل.

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَلَا تَأْكُلُواْ مِمَّا لَمْ يُذَكِّرِ ٱسْمُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُۥ لَفِسْقُ ۖ وَإِنَّ ٱلشَّهَ ٱللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُۥ لَفِسْقُ ۖ وَإِنَّ ٱلشَّهَ عَلَيْهِ وَإِنَّهُۥ لَفُسْرَكُونَ ﴿ اللَّهَ يَطِينَ لَيُحُوهُمُ إِنَّكُمُ لَمُشْرَكُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ يَطْمِينَ لَيُوحُونَ إِلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّ

كما أنهم إذا سمعوا تكبروا، فنزل قوله ـ تعالى ـ: ﴿ وَقَالُواْ قُلُوبُنَا فِيَ أَكُوبُنَا فِي آكُوبُنَا فِي آكُوبُنَا وَقَرُ وَمِنْ بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ جِمَابُ فَأَعْمَلَ إِنَّنَا عَمِلُونَ وَكَنَّةٍ مِّمَّا تَدَّعُونَا إِلَيْهِ وَفِي ءَاذَانِنَا وَقُرُ وَمِنْ بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ جِمَابُ فَأَعْمَلَ إِنَّنَا عَمِلُونَ وَكَا لَهُ ويستنقصونه ببشريته وفعله ما يفعل الناس، فكان رد القرآن عليهم واضحًا، قال ـ تعالى ـ: ﴿ وَقَالُواْ مَالِ هَلَا الرَّسُولِ يَأْكُولُ الطَّعَامَ وَيَمْشِى فِي الْأَسُولِ لَوْلاً أُنزِلَ إِلَيْهِ مَلَكُ فَيكُونَ مَالِ هَلَا الرَّسُولِ يَأْكُولُ الطَّعَامَ وَيَمْشِى فِي الْأَسُولِ لَوْلاً أُنزِلَ إِلَيْهِ مَلَكُ فَيكُونَ

<sup>(</sup>١) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/١٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٧١٥، ٧١٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٦٥٦/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٦٥٠/٢.

كما أُتهم الرسول ﴿ بأنه يتعلم القرآن من بعض النصارى في مكة أو من غلمانهم، فرد عليهم القرآن الكريم بقوله ـ تعالى ـ: ﴿ وَلَقَدُ نَعَلَمُ أَنَّهُمُ مَن غَلَمانهم، فرد عليهم القرآن الكريم بقوله ـ تعالى ـ: ﴿ وَلَقَدُ نَعَلَمُ أَنَّهُمُ وَيَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَرُ لِسَاتُ ٱلَّذِى يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيُّ وَهَنذَا لِسَانُ عَرَبِ ثُنَا يُعَلِمُ أَنَّهُ مَا يَعْدَا لِسَانُ عَرَبِ ثُنَ مُعْ المسلمين، فاتهموا عَرَبِ مُعْ مُعْ المسلمين، فاتهموا أَتباع الرسول ﴿ بأنهم الضعفاء، وأردوا منه فراقهم ليجلسوا معه، فنهاه القرآن عن ذلك وأمرهم بالثبات، وأمر الرسول ﴿ بالصبر معهم فقال ـ القرآن عن ذلك وأمرهم بالثبات، وأمر الرسول ﴿ بالصبر معهم فقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَلاَ تَطُرُو اللَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْفَدَوْةِ وَالْعَشِيّ يُرِيدُونَ وَجُهَهُم مَا عَلَيْكَ مِن حَسَابِهِم مِّن شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِّن شَيْءٍ فَتَطُرُدَهُم فَتَكُونَ مِنَ الظَّالِمِينَ

<sup>(</sup>١) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٣٥١/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٦٥١/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٦٧٧.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٦٧٧.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج٢/١٤٤٠.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج٢/١٠٧٦، ١٠٧٧.

te Bran

( الأنعام الله القرآن حيًّا في كل مناسبة يرد عليهم.

ومما ذكر من جدال كفار قريش للنبي القال عالى عنه بَلَ مَتَّعَتُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى مَتَّعَتُ اللهُ مَتَّعَتُ اللهُ عَنَى اللهُ عَنِي اللهُ اللهُ عَنَى اللهُ عَنِي اللهُ اللهُ عَنِي اللهُ اللهُ عَنِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنِي اللهُ ا

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/١٨٤، ٦٨٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج٢/١٣٥١، ١٣٥١.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٠٤٣/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٦٠٠/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٣٥١/٢.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٧٧/١.

رَحْتَ رَبِكَ نَحَنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَّعِيشَتَهُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَا ۚ وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَاتٍ لِيَتَ خِذَ بَعْضُهُم بَعْضًا سُخْرِيًا ۗ وَرَحْمَتُ رَبِكَ خَيْرٌ مُتَا يَجْمَعُونَ ﴿٣٣﴾ [الزخرف].(١)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَلَمَّا ضُرِبَ اَبْنُ مَرْيَهُ مَثَلًا إِذَا قَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُّونَ ﴿ ﴿ وَلَمَّا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا بَلْ هُوَ قَوْمٌ خَصِمُونَ ﴿ إِنَّ هُوَ وَقَالُوٓاً ءَأَلِهَ تُنَا خَيْرُ أَمْرَ هُوَ مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا بَلْ هُوَ قَوْمٌ خَصِمُونَ ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا عَبَدُ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَهُ مَثَلًا لِبَنِي إِسْرَةٍ يهل ﴿ أَنْ عَبْدُ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَهُ مَثَلًا لِبَنِي إِسْرَةٍ يهل ﴿ أَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدَّى وَلَا كِنَابٍ مُّنِيرٍ (الحجا. ") ﴿ [الحجا. ")

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَيُسَبِّحُ ٱلرَّعَدُ بِحَمْدِهِ وَٱلْمَلَيْ كُدُ مِنْ خِيفَتِهِ وَيُرْسِلُ الصَّوَعِقَ فَيُصِيبُ بِهَا مَن يَشَآءُ وَهُمَّ يُجَدِلُونَ فِي ٱللَّهِ وَهُوَ شَدِيدُ ٱلْمِحَالِ اللهُ ﴾ [الرعد]. (٥)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ يَوْمَ تَأْتِي كُلُّ نَفْسِ تَجَدِلُ عَن نَفْسِهَا وَتُوَفَّى كُلُّ نَفْسِ مَّا عَجَدِلُ عَن نَفْسِهَا وَتُوفَّى كُلُّ نَفْسِ مَّا عَجِلَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٦٧٩/٢، ١٦٨٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج٢/١٦٨٣، ١٦٨٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٢٦٤/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٠٨١/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٠٠٦/١ ـ ١٠٠٨.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٠٧٨/.

•<del>\_\_\_\_</del>

أُمر المسلم بتجنب الجدل عمومًا إلا في الدعوة للخير، أو الدفاع عنه، عن أَبِي أُمَامَةَ البَاهِلِيِّ فَهُ قَالَ رَسُولُ اللهِ فَ : ((مَا ضَلَّ قَوْمٌ بَعْدَ هُدًى كَانُوا عَلَيْهِ إِلاَّ أُوتُوا الْجَدَلَ، ثُمَّ تَلاَ رَسُولُ اللهِ فَ هَنِهِ الآيَةَ: ﴿ مَاضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا ۚ عَلَيْهِ إِلاَّ أُوتُوا الْجَدَلَ، ثُمَّ تَلاَ رَسُولُ اللهِ فَ هَنِهِ الآيَةَ: ﴿ مَاضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا ۚ عَلَيْهِ إِلاَّ مُورَةً وَوَمُّ خَصِمُونَ اللهِ فَ الزَيْدَ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهُ مَاضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا ۚ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ

عَنْ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ ﴿ قَالَ: ((خَرَجَ النَّبِيُ ﴿ لِيُحْبِرَنَا بِلَيْلَةِ القَدْرِ فَتَلاَحَى فَتَلاَحَى. (") رَجُلاَنِ مِنَ الْمُسلِمِينَ فَقَالَ: خَرَجْتُ لأُخْبِرَكُمْ بِلَيْلَةِ القَدْرِ فَتَلاَحَى فَلَانٌ وَفُلاَنٌ فَرُفِعَتْ، وَعَسَى أَنْ يَكُونَ خَيْرًا، فَالْتَمِسُوهَا فِي التَّاسِعةِ وَالخَامِسَةِ)). (نا)

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي في سننه، كتاب تفسير القرآن، باب من سورة الزخرف، ج٣٧٨/٥، ٣٧٩، ح برقم: ٣٢٥٣؛ ورواه ابن ماجه في سننه، باب اجتناب البدع والجدل، ج١٩/١، ح برقم: ٤٨؛ ورواه أحمد في مسنده، ج٢٥٢/٥ ـ ٢٥٦؛

انظر: ابن ڪثير، في تفسيره، ج١٦٨٣/٢.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري في صحيحه، كتاب تفسير القرآن، باب منه آيات محكمات، ج١٦٦/٥ وفيه الآية ٧ من آل عمران؛ ورواه مسلم في صحيحه، كتاب العلم، باب النهي عن اتباع متشابه القرآن والتحذير من متبعيه والنهي عن الاختلاف في القرآن، ج٨/٥٦ ـ ٥٧. وفيه من الآية ٧ من سورة آل عمران، ج٩/١٦.

<sup>(</sup>٣) تلاحى تخاصم وتشاتم (ابن منظور، لسان العرب، ج٥/٢٤٣).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الأدب، باب ما ينهي من السباب واللعان، ج٧/٨٤، ٨٥.



<del>sett Bore</del>

عن أبي هريرة هو قال: ((استب رجلان، رجل من المسلمين ورجل من اليهود، فقال اليهود، فقال المسلم: والذي اصطفى محمدًا على العالمين فقال اليهودي: والذي اصطفى موسى على العالمين قال فغضب المسلم عند ذلك فلطم وجه اليهودي، فذهب اليهودي إلى رسول الله فاخبره بما كان من أمره وأمر المسلم، فقال رسول الله في: لا تخيروني على موسى، فإن الناس يصعقون يوم القيامة فأكون في أول من يفيق، فإذا موسى باطش بجانب العرش فلا أدري أكان موسى فيمن صعق فأفاق قبلي أو كان ممن استثنى الله)).(۱)

وقد يتحول إلى جدل، وهوطريق الجهلة أحيانًا. قال ـ تعالى ـ: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَّبِعُ كُلَّ شَيْطَانٍ مَّرِيدٍ (٣) ﴿ [الحجا . (٣)

والمتكبرون يجادلون بلا علم ولا وجه حق يدعهم لذلك الكبر. قال ـ تعالى ـ: ﴿ ٱلَّذِينَ يُجُدِدُلُونَ فِي ٓ ءَايَتِ ٱللّهِ بِغَيْرِ سُلُطَنٍ ٱتَنهُم ۗ كُبُر مَقْتًا عِندَ ٱللّهِ وَعِندَ ٱللّهِ وَعِندَ ٱللّهِ عَندَ ٱللّهِ عَندَ ٱللّهِ عَندَ ٱللّهِ عَندَ ٱللّهِ عَندَ ٱللّهِ عَلَى كُلِّ قَلْبِ مُتَكَبِّرٍ جَبَّارٍ ﴿ ثَا اللّهِ الْعَافرا. ﴿ نَا اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى كُلّ قَلْبِ مُتَكَبِّرٍ جَبَّارٍ ﴿ ثَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى كُلّ قَلْبِ مُتَكَبِّرٍ جَبَّارٍ ﴿ ثَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَالْمُ عَلَى اللّهُ عَلَ

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الرقاق، باب نفخ الصور، ج٧/٧٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٣٧٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٢٦١/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٦٤١/٢، ١٦٤٢.

قال ـ تعالى ـ: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُجَدِلُونَ فِي عَايَتِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ سُلُطَنٍ أَتَنَهُمْ إِن فِي صُدُورِهِمْ إِلَّا كِبُرُّمَّا هُم بِبَلِغِيهِ فَٱسْتَعِذُ بِٱللَّهِ ۚ إِنَّكُ، هُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ (٥) ﴿ اغافرا.(١)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنَا فِي هَنْذَا ٱلْقُرْءَانِ لِلنَّاسِ مِن كُلِّ مَثَلٍ ۚ وَكَانَ ٱلْإِنسَـٰنُ أَكْثَرَ شَيْءٍ جَدَلًا ﴿ وَ الكهفا. (٢)

وأمر ﴿ بالتسبيح حين يضيق بما يقولون من جدل ومحاجة مبعثها الكبر والجحود، فكان ﴿ يفعل ما أُمر به من التسبيح. قال ـ تعالى ـ: ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّكَ يَضِيقُ صَدُرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴿ اللَّهِ فَسَبِّحْ بِحَمَّدِ رَبِّكَ وَكُن مِّنَ السَّجِدِينَ ﴿ اللَّهِ وَلَقَدْ زَبِّكَ حَتَّى يَأْنِيكَ ٱلْمَقِيثُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

وقد جرت المحاجة بين رسول الله ﴿ ونصارى نجران، وإن أشرنا لشيء من قصتهم في الحوار، نذكرجانبًا منها لورود النص في الآيات على محاجتهم للرسول ﴿ قال: رسول الله ﴿ قال: رسول الله ﴿ الله الله الله في نجران: ((يا أبا الحارث أسلم، فقال: إني مسلم، قال: يا أبا الحارث أسلم، قال: قد أسلمت قبلك، قال نبي الله: كذبت، منعك من الإسلام ثلاثة: دعاؤك لله ولدًا، وأكلك لحم الخنزير، وشربك الخمر)).(ن)

ودارت بينهم وبين رسول الله ﷺ مناقشات طويلة، حيث قال رئيسهم

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٦٤٤/٢، ١٦٤٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١١٦١/.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٠٥٣/٢.

<sup>(</sup>٤) ابن أبي شيبة، المغازي، ص ٤٠٩؛ وانظر: ابن حجر، فتح الباري، ج٢٥٩/١٦؛ وعمر بن شبة، تاريخ المدينة، ج٥٨٣/١. ( مر الحديث عن وفد نصارى نجران بتوسع أكثر في موضوع علمه هي بالأديان) من هذه الموسوعة.

utel Book

لرسول الله الله المستم صاحبنا وتقول إنه عبد الله، ثم قال أحدهم: من أبو عيسى؟ من أبو عيسى؟ فسكت النبي وكان لا يعجل حتى يكون ربه هو يأمره، فأنزل الله ـ تعالى عليه ـ قوله: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ اللّهِ كَمَثُلِ ءَادَمَّ خَلَقَ لُهُ مِن ثُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴿ اللّهِ الْحَقُّ مِن زّبِكَ فَلا تَكُن مِن المُمْتَرِينَ ﴿ فَمَنَ عَلَمُ مَن المُمْتَرِينَ ﴿ فَمَنَ عَلَمُ فَمَنَ عَلَيْهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَكَ مِن الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُم وَسَاءَنا وَشَاءَنا وَأَنشَاءَكُم وَشَاءَنا وَأَنشَاءَكُم وَشَاءَنا وَشَاءَنا وَأَنشَاءَكُم وَشَاءَنا وَأَنشَاءَكُم وَلَنسَاءَنا وَأَنشَاءَكُم وَلَنسَاءَنا وَأَنسَاءَكُم وَلَنسَاءَنا وَأَنسَاءَكُم وَلَنسَاءَنا وَأَنسَاءَكُم وَلَنسَاءَنا وَأَنسَاءَكُم وَلَنسَاءَنا وَأَنسَاءَ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّه عَمرانا. (١)

وفيه نزل ـ قوله تعالى ـ: ﴿فَمَنْ حَاجِّكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ فَقُلُ تَعَالُواْ نَدْعُ أَبْنَآءَنَا وَأَبْنَآءَكُمْ وَنِسَآءَنَا وَنِسَآءَكُمْ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمُ ثُمَّ نَبْتَمِلُ فَنَجَعَل لَعْنَتَ ٱللّهِ عَلَى ٱلْكَذِبِينَ ﴿اللّهِ اللّهِ عَمران]. (٢)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ فَإِنْ حَآجُوكَ فَقُلْ أَسْلَمْتُ وَجُهِى لِلَّهِ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِ ۗ وَقُل لِّلَذِينَ أُوتُواُ ٱلْكِتَبَ وَٱلْأُمِّيَّىنَ ءَأَسُلَمْتُمْ فَإِنْ أَسْلَمُواْ فَقَدِ ٱهْتَكُوا ۗ وَإِن تَوَلَّوا فَإِنَّ مَا عَلَيْك ٱلْبَلَغُ ۗ وَٱللَّهُ بَصِيرًا بِٱلْعِبَادِ ﴿ اللَّهِ لَهُ لَا عمران اللَّهِ اللَّهُ مُصِيرًا بِٱلْعِبَادِ ﴿ اللَّهِ اللّ

وفي محاجة اليهود والنصارى في إبراهيم فال ـ تعالى ـ: ﴿ يَثَأَهُلَ اللَّهِ مَا لَكُ مَا اللَّهُ وَالْإِنجِيلُ إِلَّا مِنْ بَعَدِهِ ۚ أَفَلَا اللَّهُ وَالْإِنجِيلُ إِلَّا مِنْ بَعَدِهِ ۚ أَفَلَا تَعْقِلُونَ لَهُ وَالْإِنجِيلُ إِلَّا مِنْ بَعَدِهِ ۚ أَفَلَا تَعْقِلُونَ اللَّهُ وَالْإِنجِيلُ إِلَّا مِنْ بَعَدِهِ ۚ أَفَلَا تَعْقِلُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ال

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، جـ ٣٧١/١، ٣٧٢؛ وانظر: الحمد الحوار في السيرة النبوية، صـ ١٩٢٧؛ وكتابي: (رسول الله وخاتم النبيين)، القسم الرابع، وفد نصارى نجران.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١/٣٧٢؛ وانظر: الحمد الحوار في السيرة النبوية، ص ١٩٢؛ وكتابي: (رسول الله وخاتم النبيين)، القسم الرابع، وفد نصارى نجران.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٣٥٧، ٣٥٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١/٣٧٣.

وقال \_ تعالى \_: ﴿ قُلُ أَتُحَاجُّونَنَا فِي ٱللَّهِ وَهُو رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ وَلَنَا آَعَمَالُنَا وَلَكُمْ أَعُمَالُكُمْ وَنَحُنُ لَهُ مُغْلِصُونَ ﴿ إِنَّ الْلِقِرة اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَمْلُكُمْ وَنَحُنُ لَهُ مُغْلِصُونَ ﴿ إِنَّ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

وقال - تعالى -: ﴿ وَالَّذِينَ يُحَاجُونَ فِي اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَا ٱسۡتُجِيبَ لَهُ, حُجَّنُهُمْ دَاحِضَةً عِندَ رَبِّهِمْ وَعَلَيْهِمْ عَضَبٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ شَكِيدُ ﴿ السَّورى الشَّورى الشَّورى الشَّهِ عَضَبٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ شَكِيدُ ﴿ السَّورَى الشَّورَى السَّهِ عَضَبٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ شَكِيدُ ﴿ السَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَضَبُ وَلَهُمْ عَذَابٌ شَكِيدُ ﴿ السَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى عَلَ

وفي يوم القيامة أشار الله الله الله الما يجري بين الضعفاء والمستكبرين في النار. قال ـ تعالى ـ: ﴿ وَإِذْ يَتَحَاّجُونَ فِي النّارِ فَيَقُولُ الضَّعَفَاتُوا لِلّذِينَ النّادِ فَيَقُولُ الضَّعَفَاتُوا لِلّذِينَ السَّتَكَبِّرُوا إِنّا كُنَّالَكُمُ تَبَعًا فَهَلَ أَنتُم مُّغَنُونَ عَنّا نَصِيبًا مِّنَ النّارِ ﴿ اللّهِ الْعَافِرِا. (٤) النّارِ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١١٥/١.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٦٦٦/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/١٧، ٧٠٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٦٤٤/٢.

ويوم القيامة تجادل كل نفس عن نفسها. قال ـ تعالى ـ: ﴿ يَوْمَ تَأْتِي كُلُّ نَفْسٍ تَعَالَى مَا عَمِلَتُ وَهُمْ لَا يُظُلَمُونَ ﴿ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّ

والآيات التي تتحدث عن الجدال في حياة النبي ﴿ وَتُوجِهه وتتهديه كَثيرة ، منها قوله ـ تعالى ـ : ﴿ وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَكَيْثُ مَا كُنتُهُ فَوَلُوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ لِئَلّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةً إِلَّا ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا مِنهُمْ فَلا تَخْشَوْهُمْ وَٱخْشَوْنِ وَلِأُتِمَ نِعْمَتِي عَلَيْكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ وَلَعَلَّكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ وَلَا اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللل

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ يُجَدِدُلُونَكَ فِي ٱلْحَقِّ بَعَدَ مَا نَبَيْنَ كَأَنَّمَا يُسَاقُونَ إِلَى ٱلْمَوْتِ وَهُمْ يَنْظُرُونَ ﴿ الْأَنْفَالِ اللَّهِ الْأَنْفَالِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّه

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ وَيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي ٓ اَينِنَا مَا لَهُمْ مِّن تَجِيصِ ﴿ ثَ ﴾ [الشورى]. (٥) وقال ـ تعالى ـ : ﴿ قُلُ فَلِلَهِ ٱلْحُجَّةُ ٱلْبَالِعَةُ ۚ فَلُو شَاءَ لَهَ دَسَكُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ اللهُ ﴾ [الأنعام]. (٦)

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٠٧٨/.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٢٢٠، ٢٢١.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٦٦٥/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٨٢٠، ٨٢١.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٦٧٢/٢.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٧٣١، ٧٣٢.

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَيُسَيِّحُ ٱلرَّعَدُ بِحَمَّدِهِ وَٱلْمَلَيْكَةُ مِنْ خِيفَتِهِ وَيُرْسِلُ ٱلصَّوَعِقَ فَيُصِيبُ بِهَامَن يَشَآءُ وَهُمَّ يُجُدِلُونَ فِي ٱللَّهِ وَهُوَ شَدِيدُ ٱلْمِحَالِ (اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ وَهُو سَدِيدُ ٱلْمِحَالِ (اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى ال

وقد تعلم ﴿ من قصص الأنبياء ومجادلة قومهم لهم ومحاجتهم. وما ورد عنهم في كتاب الله. قال ـ تعالى ـ : ﴿ رُّسُلًا مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةُ بَعْدَ الرُّسُلِّ وَكَانَ اللهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴿ النساءا. (٢)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَمَا نُرْسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ ۚ وَيُجُدِلُ ٱلَّذِينَ كَالَّ اللَّذِينَ كَالْمُوسُلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ ۚ وَيُجُدِلُ ٱلَّذِينَ كَا لَكَهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

وقال ـ تعالى ـ: ﴿كَذَبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوجٍ وَٱلْأَحْزَابُ مِنْ بَعْدِهِمْ ۖ وَهَمَّتْ كَاهُمُ قَوْمُ نُوجٍ وَٱلْأَحْزَابُ مِنْ بَعْدِهِمْ ۖ وَهَمَّتْ كَانَ كُلُ أُمَّةٍ بِرَسُولِهِمْ لِيَأْخُذُوهُ ۗ وَجَدَلُواْ بِٱلْبَطِلِ لِيُدْحِضُواْ بِهِ ٱلْحَقَّ فَأَخَذَتُهُمْ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ أَنْ ﴾ [غافر]. (3)

وعن إبراهيم ه وقومه. قال ـ تعالى ـ: ﴿ قَالَ قَدْ وَقَعَ عَلَيْكُمْ مِّن رَّبِكُمْ رَّ رَبِّكُمْ رَبِّكُمْ رَبِّكُمْ رَبِّكُمْ وَعَضَبُ ۖ أَتُجَدِلُونَنِي فِي أَسْمَآءِ سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُمْ وَءَابَآؤُكُم مَّانَزَّلَ ٱللَّهُ بِهَا مِن سُلُطَنِ فَأَنظِرُوا إِنِي مَعَكُم مِّنَ ٱلْمُنتَظِرِينَ ﴿ اللَّعِرافِ]. (٢)

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٠٠٦، ١٠٠٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٥٥٩، ٥٦٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١١٦١/٢، ١١٦٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٦٣٤/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٩٥٤.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٧٦٥، ٢٦٦.

<sup>(</sup>٧) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١/ ٩٦١، ٩٦٢.

وقال \_ تعالى \_: ﴿ وَإِن جَندَلُوكَ فَقُلِ اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ الصِّهِ السَّا الحجا

وعن الرسول في قال - تعالى -: ﴿ وَلَا تَجَدِلُوٓا أَهۡلَ ٱلۡكِتَٰبِ إِلَّا بِٱلَّذِي هِي اَحۡسَنُ إِلَّا ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمۡ وَقُولُوٓا ءَامَنَّا بِٱلَّذِي أَنزِلَ إِلَيۡنَا وَأُنزِلَ إِلَيۡنَا وَأُنزِلَ إِلَيۡكُمُ وَلِكُمُنَ الْمُونَ وَقُولُوٓا ءَامَنَّا بِٱلَّذِي أَنزِلَ إِلَيۡنَا وَأُنزِلَ إِلَيۡكُمُ وَلِكُمُ وَخِدُ وَخَنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴿ وَاللَّهُ العنكبوت]. (١)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ أَلَمْ تَرَوَاْ أَنَّ ٱللَّهَ سَخَّرَ لَكُمْ مَّا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَنِهِرَةً وَبَاطِنَةً وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَلَا هُدًى وَلَا كِنَبِ ثَمْنِيرِ (القمان]. (٢) القمان]. (٢)

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ مَا يُجَدِلُ فِي ءَايَتِ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَلَا يَغْرُرُكَ تَقَلُّهُمْ فِي ٱلِّبِكَدِ

(٤) ﴿ الْحَافِرِ الْهُ الْحَافِرِ الْهُ اللَّهِ عَلَيْهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَلَا يَغْرُرُكَ تَقَلُّهُمْ فِي ٱلْبِكَدِ

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَجُدِدُلُونَ فِي ءَايَتِ ٱللَّهِ أَنَّ يُصْرَفُونَ اللهُ اللهِ اللهِ أَنَّ يُصْرَفُونَ اللهِ اللهِ اللهِ أَنَّ يُصْرَفُونَ اللهِ المافرا. (٥)

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ وَيَعَلَمُ ٱلَّذِينَ يُجَدِلُونَ فِي ءَايَئِنَا مَا لَهُمُ مِّن تَجِيصٍ ﴿ آَ الشورى اللهُ وَ وقال ـ تعالى ـ : ﴿ وَقَالُوٓا ءَأَلِهَ تُنَا خَيْرُ آَمْ هُوَ مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلُا ۚ بَلَ هُمْ قَوْمُ خَصِمُونَ ﴿ ٥٠ ﴾ [الزخرف]. (٧)

جَاء يهود المدينة إلى رَسولِ اللَّهِ ﴿ ، فَذَكَرُوا له أَنَّ رَجُلاً منهمْ وامْرَأَةً زَنْيَا، فَقالَ لهمْ رَسولُ اللَّهِ ﴿ : "مَا تَجِدُونَ فِي التَّوْرَاةِ فِي شَأْنِ الرَّجْمِ" فَقالوا:

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٢٨٦/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٤٣٨/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج٢/١٤٦٧.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٦٣٤/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٦٤٨/٢.

<sup>(</sup>٦) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٦٧٢/٢.

<sup>(</sup>٧) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٦٨٣/٢.

نَفْضَحُهُمْ ويُجْلَدُونَ، قالَ عبد اللَّهِ بنُ سَلامٍ: كَذَبْتُمْ، إنَّ فِيهَا الرَّجْمَ، فأتَوْا بالتَّوْرَاةِ فَنَشَرُوهَا، فَوَضَعَ أَحَدُهُمْ يَدَهُ علَى آيَةِ الرَّجْمِ، فَقَرَأَ ما قَبْلَهَا وما بعْدَهَا، فَقالَ له عبد اللَّهِ بنُ سَلام: ارْفَعْ يَدَكَ فَرَفَعَ يَدَهُ فَإِذَا فِيهَا آيَةُ الرَّجْمِ، قالوا: صَدَقَ يا مُحَمَّدُ فِيهَا آيَةُ الرَّجْمِ، قامَرَ بهِما رَسولُ اللَّهِ فَقُرُجِما فَرَأَيْتُ الرَّجُلَ يَحْنِي علَى المَرْأَةِ، يَقِيهَا الحِجَارَةَ.(۱)

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ أَلَرْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِيكَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِتَبِ يُدْعَوْنَ إِلَى كِنْبِ ٱللَّهِ لِيَحْكُمُ وَقَالَ ـ تعالى ـ : ﴿ أَلَرْ تَرَ إِلَى ٱللَّهِ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ ثُكُمْ يَتُولُواْ فَنَ يَتَوَكَّى فَرِيقُ مِّنْهُمْ وَهُم مُّعْرِضُونَ ﴿ آَ ذَاكِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُواْ لَنَ تَمَسَّنَا ٱلنَّارُ إِلَّا أَيَامًا مَعْدُودَاتٍ وَغَنَّهُمُ فِي دِينِهِم مَّا كَانُواْ يَفْ تَرُونَ ﴿ آَ لَ عَمرانَا . (")

والمناجاة من طرق الحديث والتفاهم، وتعني، السر بين اثنين أو أكثر، " وفيها الممدوح والمذموم، وتستخدم النجوى للإسرار حتى لا يعرف الحاضرون ما يدور بين المتناجين. وأشار الله الله العلمه بسر المتناجين. قال - تعالى -: ﴿ أَلَمُ مَا يَكُونُ مَن المَتناجين. قال الله عَلَى مَا يَكُونُ مِن المَتناجين. قال الله عُورَابِعُهُمُ وَلَا أَنَّ الله يَعْلَمُ مَا فِي اللهُ مُورَابِعُهُمُ وَلَا أَكُن إِلّا هُو مَعَهُمُ أَيْنَ مَا كَانُوا مُم يُكُون مَن اللهُ عَلَى المَعْد بِمَا عَمُلُوا يَوْم الْقِينَمَةِ إِنَّ اللهُ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمُ ﴿ آلَكُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ال

وقال ـ تعالى ـ: ﴿ أَلَرْ يَعُلَمُواْ أَنَ اللَّهَ يَعْلَمُ سِرَّهُمْ وَنَجُولَهُمْ وَأَنَ اللَّهَ عَلَمُ اللَّهَ عَلَمُ اللَّهَ عَلَامُ الْغُمُوبِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَامُ الْغُمُ اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الحدود، باب أحكام أهل الذمة وإحصانهم إذا زنوا ورُفِعُوا إلى الإمام، ج/٣٠٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١/٣٥٩، ٣٦٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن منظور، لسان العرب، ج٥١/٨٥٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٨٣٨.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٨٩٥، ٨٩٦.



وقد تكون النجوى للعزيمة على شر وظلم قال ـ تعالى ـ :: ﴿ لَاهِيَةَ قُلُوبُهُمْ ۚ وَأَسَرُّواْ النَّجُوى النَّاسِ ظَامُواْ هَلَ هَـٰذَآ إِلَّا بَشَـُرُ مِّثُلُكُمْ ۖ أَفَتَأْتُونَ السِّحْرَ وَأَسَّرُ مَثْلُكُمُ ۗ أَفَتَأْتُونَ السِّحْرَ وَأَسَّرُ مَنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

وقال \_ تعالى \_: ﴿ نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَسْتَمِعُونَ بِهِ ۚ إِذْ يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ وَإِذْ هُمْ نَجُوكَ إِذْ يَقُولُ الظَّالِمُونَ إِن تَنْبِعُونَ إِلَا كُونَ إِلّا رَجُلًا مَّسْحُورًا ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ فَنُنَزَعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ وَأَسَرُّواْ ٱلنَّجُوي ﴿ اللَّهِ [طه]. (٢)

والنجوى تحصل بين المؤمنين، وقد نهوا عن العدوان والتناجي فيه، قال تعالى ـ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا تَنَجَيْتُمْ فَلَا تَنْنَجُواْ بِٱلْإِثْمِ وَٱلْعُدُونِ وَمَعْصِيَتِ ٱلرَّسُولِ وَتَعْبَرُونَ اللَّهُ وَالْغَدُونِ وَالْعُدُونِ وَمَعْصِيتِ ٱلرَّسُولِ وَتَنَجُواْ بِٱلْبِرِ وَٱلنَّقُوكَ وَٱللَّهُ وَالْقَيْطُنِ لِيَحْزُنَ وَتَنَجُواْ بِٱلْبِرِ وَٱلنَّقُوكَ مِنَ ٱلشَّيْطُنِ لِيَحْزُنَ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكِّلُ ٱلْمُؤْمِنُونَ اللَّهِ اللَّهِ فَلْيَتَوَكِّلُ ٱلْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ اللهِ فَلْيَتَوَكِّلُ ٱلْمُؤْمِنُونَ اللهِ اللهِ اللهِ فَلْيَتَوَكِّلُ ٱلْمُؤْمِنُونَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ فَلْيَتَوَكِّلُ ٱلْمُؤْمِنُونَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وأمر الله أصحاب النبي ﴿ بتقديم صدقة عن رغبتهم في مناجاة النبي ﴿ قال ـ تعالى ـ : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّيِ جَهِدِ ٱلْكُفَّرَ وَٱلْمُنَفِقِينَ وَٱغَلُظْ عَلَيْمٍ مَ وَمَأُونَهُمَ وَاللهُ وَيَقَدُ وَالْمُنَفِقِينَ وَٱغَلُظْ عَلَيْمٍ مَ وَمَأُونُهُم وَكَفَرُوا بَعَ اللهِ مَا قَالُوا وَلَقَدُ قَالُوا كَلِمَةَ ٱلْكُفْرِ وَكَفُرُوا بَعَدَ إِسْلَمِهِمُ وَهَمَّوا بِمَا لَمْ يَنَالُوا وَمَا نَقَمُوا إِلَّا أَنَ أَغَنَى هُمُ ٱللهُ وَرَسُولُهُ مِن فَضَلِهِ وَهَمَوا بِعَالَوه مَن وَلِي مَا لَمْ يَنَالُوا وَمَا نَقَمُوا إِلَّا أَن أَغَنَى هُمُ ٱللهُ وَرَسُولُهُ مِن فَضَلِهِ وَمَا هَكُمُ فِي يَتُوبُوا يَكُ خَيْرًا لَمُكُورَةً وَلِا نَصِيرٍ ﴿ اللهِ اللهِ مَا المَدورة اللهِ عَلَيْهِ اللهُ وَلَا نَصِيرٍ ﴿ اللهِ اللهُ وَلَا نَصِيرٍ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٢٣٢/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١١٢١/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١٢١٩/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٨٣٨، ١٨٣٩.

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن كثير في تفسيره، ج١٨٣٥/٢.

والمناجاة في الخير مما يرضي الله في قال - تعالى -: ﴿ لَا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِّن نَجُولُهُمْ إِلَّا مَنْ أَمَر بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَيْج بَيْنَ النَّاسِ وَمَن يَفْعَلُ ذَالِكَ أَبْتِغَاءَ مَرْضَاتِ اللّهِ فَسَوْفَ نُؤْنِيهِ أَجُرًا عَظِيمًا ﴿ النَّاسُ النَّاسَاءا. ('')

وقد أُلفت الكتب وجمعت الدواوين في جوامع كلمه ، وحكمه المأثورة. (٢)

\* \* \* \* \*

(١) انظر: ابن ڪثير في تفسيره، ج١/٥٣٢.

<sup>(</sup>۲) انظر: جامع العلوم والحكم لابن رجب؛ وانظر: https://islamonline.net/ بتاريخ: ۱۲۲/۲/۱۸

#### الخاتمت

حياة الرسول ﴿ رحمة للخلق، خُلقه القرآن ﴿ علم وتعليم، رحمة ومنطق وتصرف حكيم. ويأتي هذا المجلد للحديث عن علمه وحكمته ولغته ﴿ ، وهي جزء من شمائله، أساسه ما علّمه الله ﴾ ثم ما استقاه من حياته البشرية، وما تعلّمه من علوم عامة كحال البشر. وكان ﴿ يسلك المنهج الصحيح للحصول على العلم.

وقبل الحديث عن علمه يأتي تعريف العلم كمصطلح، وأهمية العلم، ثم الحديث عن ما ورد في القرآن الكريم من آيات ترتبط بالعلم، وعلى رأس ذلك ما وصف الله في به نفسه في من العلم، ثم يأتي ما ورد في القرآن الكريم من حديث عن الأنبياء الذين سبقوه وعلمهم في الذين علّمهم الله في الذين علمهم الله في إياه من علمه، وعن ما في كتب السنة من كتب وأبواب العلم. وتضمن ذلك الحديث عن العلم في حياة رسول الله في وعلى رأس ذلك علمه بالله وبالشريعة، وعلمه بالديانات الأخرى وعلمه في بالأمم والشعوب والقبائل، وعلمه في بالأماكن والبلدان والبقاع، ضمن الحديث عن علمه بالشعوب. كل ذلك من خلال شواهد من سنته في.

وكذلك تطرق للحديث عن علمه بالأبدان وما يصلح لها، من نظافة وطهارة واعتدال في الأكل والشرب والراحة، وعلمه المختلف بطبائع الناس وحياتهم وما يصلح لهم في صحتهم ومرضهم، كما يأتي عند الحديث عن علمه بالكون وما فيه من مظاهر عظمة الله وعظيم خلقه.

ويأتي بعد ذلك الحديث عن حكمته ، تلك الحكمة التي أشار لها القرآن الكريم في الحديث عن الأنبياء الذين سبقوه، ثم الحديث مباشرة

عن الحكمة التي علمّها الله في نبيه في، وطالب الناس وعلى رأس ذلك أمهات المؤمنين والأمة أجمعين بالتعلم من حكمته في. وتتعدد المواقف كأمثلة لحكمته في سواء منها في غزواته أم في حياته أم مواقف مع أفراد بذاتها تبيّن حسن تصرفه لتحقيق أهدافه في التي تحققت بأفضل الطرق، وبالطبع تستمر هذه الحكمة مع رسول الله في حتى وفاته في وكانت هذه الحكمة جزء من حياته في قبل مبعثه والتعليم وفق فيها بتعليم الله في له بعد بعثته في.

ثم يأتي بعد ذلك الحديث عن لغته ومنطقه. وكمنطلق لهذا الأمريتم التطرق للتعريف باللغة في حياة الإنسان وأهميتها ومكانتها، وما ورد عنها في القرآن الكريم بألفاظ مختلفة. ثم يأتي الحديث عن الإعجاز في لغة الرسول والمحاورة في حياة الرسول والمجادلة. ويأتي من خلال الحديث عنها ما ورد في كتاب الله ، ومن خلال ذلك يأتي الحديث عن الأساليب التي اتبعها في في تعليم الناس، وما نقله الصحابة عنه في هذا الجانب، عن تلك الأمور، مستفيدًا ممن سبقني في الكتابة حول هذه الموضوعات. وضربت بعض الأمثلة التي اجتهدت في إيرادها كأدلة على إعجاز رسول الله في في حديثه الميز في أحاديثه المختلفة في مراحل حياته، في مواقفه المتعددة، وكيف استخدم اللغة المناسبة. وبالتالي فإن هذا المجلد وإن كان يتعلق بالعلم والحكمة واللغة لرسول الله في فإنها كلها مُدمجة في منطقه وفي تصرفاته وفي سائر أحواله، وفي حكمته في دعوة الناس وربطهم بخالقهم وتعليمهم ما يلزم.



#### المصادر والمراجع

#### أولاً: المصادر:

أبو داود، سليمان بن الأشعث السجستاني (ت، ٢٧٥هـ).

- سنن أبي داود ، تعليق عزت عبير ، ط١ حمص: دار الحديث ١٣٩١هـ. أبو يوسف، يعقوب بن إبراهيم (ت، ١٨٢هـ).
- كتاب الخراج، تحقيق قصي الدين الخطيب، ط٥ ـ القاهرة: المطبعة السلفية ١٣٩٦هـ.

ابن أبي حديدة، محمد بن علي بن أحمد الأنصاري (ت، ٧٨٣هـ).

- المصباح المضيء في كُتّاب النبي الأمي ورُسله إلى ملوك الأرض من عربي وعجمي، تعليق أحمد فريد المزيدي ـ بيروت: دار الكتب العلمية ١٤٢٦هـ.

# ابن أبي شيبة، أبو بكر عبد الله بن محمد (ت، ٢٣٥هـ).

- المصنف، تصحيح عبد الخالق الأفغاني ـ كراتشي: دار الفرقان 12٠٦هـ.
- المغازي، تحقيق عبد العزيز بن إبراهيم العُمري، ط١ ـ الرياض: دار إشبيليا ١٤٢١هـ.

## أبو يعلى الفراء، محمد بن الحسين الحنبلي (ت، ٤٥٨هـ).

- الأحكام السلطانية، تحقيق محمد حامد الفقي، ط٣ ـ بيروت: دار الفكر ١٣٩٤هـ.

أبو يعلى الموصلي، أحمد بن علي بن المثنى بن يحيى بن عيسى بن هلال التميمي (ت، ٣٠٧هـ).

- مسند أبي يعلى، أبو يعلى الموصلي، تحقيق حسين أسلم أسد، ط١ـ دمشق: دار المأمون للتراث ١٤٠٤هـ/ ١٩٨٤م.

ابن الأثير، عز الدين أبو الحسن علي بن أبي الكرم محمد بن محمد بن عبدالكريم بن عبد الواحد الشيباني (ت، ٦٣٠هـ/ ١٢٣٨م).

- الكامل في التاريخ ـ بيروت: دار صادر ١٣٨٥هـ.
- أُسد الغابة في معرفة الصحابة ـ بيروت: دار إحياء التراث العربي (د. ت). الأزدي، محمد بن عبد الله (ت، ٢٣١هـ).
- تاريخ فتوح الشام، تحقيق عبد المنعم عامر ـ القاهرة: مؤسسة سجل العربي ١٩٨٠م.

الأزرقي، أبو الوليد محمد بن عبد الله بن أحمد (ت، ٢٥٠هـ).

- أخبار مكة، تحقيق رشدي الصالح ملحس ـ بيروت: دار الثقافة ١٣٩٩هـ.

ابن إسحاق، محمد بن إسحاق بن يسار المطلبي (ت، ١٥١ هـ).

- سيرة ابن إسحاق، المسماة بكتاب المبتدأ والمبعث والمغازي، تحقيق محمد حميد الله، ط٢ ـ قونية تركيا: الوقف للخدمات الخيرية ١٤٠١هـ.

الأصبهاني، أبو محمد عبد الله بن محمد بن جعفر بن حيان المعروف بأبي الشيخ (ت٣٦٩هـ)

- أخلاق النبي ، تحقيق مجدي محمد الشهاوي، عالم الكتب، ط١ ـ بيروت: ١٤٢٦هـ.

-1665 Books-1

الأصبهاني، أبو نعيم أحمد عبد الله (ت، ٤٣٠هـ).

- دلائل النبوة ـ القاهرة: ١٣٩٧هـ؛ ط١- بيروت: ١٩٧٠م.
- حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، ط٤ ـ بيروت: دار الكتاب العربي 8.00 هـ.

الأصبهاني، عبد الله بن محمد بن جعفر بن حيان (ت، ٣٦٩هـ).

- أخلاق النبي وآدابه، تحقيق مجدي محمد الشهاوي، ط١ ـ عالم الكتب ١٤٢٦هـ/ ٢٠٠٥م.

الألباني، أبو عبد الرحمن محمد ناصر الدين (ت، ١٤٢٠هـ).

- الجامع الصغير وزياداته، ط٣ ـ بيروت: المكتب الإسلامي ١٤٠٨هـ.
- سلسلة الأحاديث الصحيحة وشيء من فقهها وفوائدها ، الرياض: مكتبة المعارف ١٤١٥هـ.
- صفة صلاة النبي ﴿ الرياض: مكتبة المعارف للنشر والتوزيع ١٤٢٤هـ. البخاري، الحافظ أبو عبد الله محمد إسماعيل بن إبراهيم (ت، ٢٥٦هـ).
- صحيح البخاري (الجامع الصحيح) ـ الرياض: دار إشبيليا ـ؛ ط١ ـ بيروت: دار الفكر ١٤١١هـ. (بالصفحات).
  - الرياض، دار السلام ١٤١٧هـ (بالأرقام) حسب المعجم المفهرس.
    - الأدب المفرد ـ بيروت: مؤسسة الكتب الثقافية ٤٠٦هـ.

#### برنابا.

- إنجيل برنابا، ترجمة خليل سعادة، تحقيق أحمد حجازي السقا، ط١ ـ إربد ـ الأردنّ: دار الأمل ٢٠٠٥هـ.

#### البكري، د. محمد أنور؛ طه، م. حاتم عمر

- بقيع الغرقد، ط١ـ مكتبة الحلبي، ١٤٢٤هـ/ ٢٠٠٤م. ابن بِّكار، الزبير بن بكار بن عبد الله القرشي (ت، ٢٥٦هـ).
- جمهرة نسب قريش وأخبارها، تحقيق محمود محمد شاكر ـ القاهرة: مطبعة المدنى ١٣٨١هـ.

البلاذري، أبو الحسن أحمد بن يحيى بن جابر بن داود البغدادي (ت، ٢٧٩هـ).

- أنساب الأشراف، الجزء الأول، تحقيق محمد ضمر الله، القاهرة: دار المعارف ١٩٥٩م.
- أنساب الأشراف، القسم الثالث، تحقيق عبد العزيز الدوري، القسم الرابع، تحقيق إحسان عباس ـ بيروت: ١٣٩٨هـ، ١٤٠٠هـ.
  - فتوح البلدان ـ بيروت: دار الكتب العلمية ١٣٩٨هـ.

البيهقي، أبوبكر أحمد بن الحسين (ت، ٤٥٨ هـ).

- دلائل النبوة، تحقيق عبد المعطي قلعجي، ط١ ـ بيروت: دار الكتب العلمية ١٤٠٥هـ.
- السنن الكبرى، تحقيق محمد عبد القادر عطا، ط٣ ـ لبنان: دار الكتب العلمية ١٤٢٤هـ/ ٢٠٠٣م.

الترمذي، أبو عيسى محمد بن عيسى بن سورة. (ت ٢٧٩هـ).

- أوصاف النبي، تحقيق سميح عباس، ط١ ـ بيروت: دار الجيل (د. ت).



- سنن الترمذي، تحقيق أحمد محمود شاكر ـ بيروت: دار إحياء التراث العربي (د. ت).
- شمائل النبي ﴿ ، تحقيق ماهر ياسين فحل ، ط١ ـ بيروت: دار الغرب الإسلامي ١٤٢٣هـ.
- الجامع الصحيح (صحيح الترمذي)، تحقيق أحمد محمود شاكر ـ بيروت: دار إحياء التراث العربي (د. ت).

### التلمساني، محمد بن أبى الفضل بن قاسم.

- تحفة الأخيار في فضل الصلاة على النبي المختار، تحقيق د. محمد البنعاوى، بيروت: دار ابن حزم ١٤٣٢هـ.

التيمي، إسماعيل بن محمد (قوام السنة) (ت، ٣٥٥ هـ).

- دلائل النبوة، تحقيق محمد الحداد، ط١- الرياض: دار طيبة ١٤٠٩هـ.

ابن تيمية، تقي الدين أحمد بن عبد السلام (ت، ٧٢٨ هـ).

- أهل الصُّفة وأحوالهم، دراسة وتحقيق مجدي فتحي السيد، ط١ ـ طنطا: دار الصحابة للتراث ١٤١٠هـ/ ١٩٩٠م.
- السياسة الشرعية في إصلاح الراعي والرعية، ط٤ ـ بيروت: دار إحياء التراث العربي (د. ت)؛ بيروت: دار المعرفة ١٩٦٩م.
- القرمانية ـ قاعدة تتضمن ذكر ملابس النبي هي وسلاحه ودوابه ـ، تحقيق أبي محمد أشرف عبد المقصود، ط١- الرياض: أضواء السلف ١٤٢٢هـ.

- -ucas Usar-
- مجموعة فتاوى شيخ الإسلام أحمد بن تيمية، جمع وترتيب عبدالرحمن ابن محمد بن قاسم وابنه محمد، ط٢ ـ القاهرة: مكتبة ابن تيمية ١٣٩٩هـ.
  - منهاج السنة ـ بيروت: دار الكتب العلمية (د. ت).

الجاحظ، أبو عثمان عمرو بن بحر بن محبوب (ت، ٢٥٥هـ).

- التاج في أخبار الملوك، تحقيق عمرو الطباع، بيروت: دار الأرقم (د. ت).
- البيان والتبيين، لبنان: دار إحياء التراث، ودار الفكر للجميع ١٩٦٨م.

### الجرجاني، عبد القاهر بن محمد بن عبد الرحمن

- أسرار البلاغة، جدة والقاهرة: مطبعة المدني (د. ت).

الجزولي، أبو عبد الله محمد بن سلمان (ت، ٨٧٠هـ).

- دلائل الخيرات وشوارق الأنوار في ذكر الصلاة على النبي ، بيروت: المكتبة العصرية.

ابن جلجل، أبو داود سليمان بن حسان الأندلسي (ت، ٣٧٧هـ).

- طبقات الأطباء والحكماء، تحقيق فؤاد سيد ـ القاهرة: مطبعة المعهد العلمى الفرنسى ١٩٥٥م.

ابن جماعة، عز الدين أبي محمد عبد العزيز بن بدر الدين أبي عبد الله (ت، ٧٦٧هـ).

- المختصر الصغير في سيرة رسول الله ، ط١ ـ القاهرة: عين للبحوث والدراسات ٢٠٠٥م.



<del>\_\_\_\_\_\_</del>

# ابن الجوزي، جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي (ت، ٥٩٧هـ).

- مناقب أمير المؤمنين عمر بن الخطاب ، تحقيق زينب إبراهيم القاروط، دار الكتب العلمية، بيروت (د. ت)
  - صفة الصفوة، ط٢ ـ بيروت: دار المعرفة ١٣٩٩هـ.
- تلقيح فهوم أهل الأثر في عيون التاريخ والسير ـ القاهرة: مكتبة الآداب (د. ت).
- رسائل ورسلُ رسول الله ﷺ إلى الملوك والأشراف، تحقيق محمد عبدالرحيم، ط١ ـ دمشق: دار سعد الدين ١٤٢٥هـ.
  - صفة الصفوة ـ بيروت: دار المعرفة ١٣٩٩هـ.
  - فضائل بيت المقدس ـ بيروت: دار الآفاق الجديدة ٤٠٠هـ ١٩٨٠م
    - الوفاء بأحوال المصطفى ـ بيروت: دار الكتب العلمية (د. ت).

### الجوهري، أبو نصر إسماعيل بن حماد (ت، ٣٩٣هـ).

- الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، تحقيق أحمد عبد الغفور عطار، ط٤ ـ بيروت: دار العلم للملايين ١٤٠٧هـ/ ١٩٨٧م.

الحاكم أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن محمد بن حمدويه بن نُعيم بن الحكم الضبى الطهماني النيسابوري (ت، ٤٠٥هـ).

- المستدرك على الصحيحين بذيله التلخيص للذهبي ـ القاهرة: مكتبة المطبوعات الإسلامية ١٣٩٠هـ.

### ابن حبان، محمد بن أحمد التميمي البستي (ت، ٣٥٤هـ).

- السيرة النبوية وأخبار الخلفاء، ط١ ـ بيروت: مؤسسة الكتب الثقافية 1٤٠٧هـ.

- صحيح ابن حبان، بترتيب ابن لبان تحقيق شعيب الأرنؤوط، ط١ ـ دار الرسالة العالمية ١٤٣٢هـ/ ٢٠١١م.

ابن حبيب، أبو جعفر محمد بن حبيب بن أمية بن عمرو الهاشمي البغدادي (ت، ٢٤٥هـ).

- كتاب المحبّر، تحقيق إيلزه شتيتر ليختن ـ بيروت: دار الآفاق (د. ت).
- كتاب المنمق في أخبار قريش، تحقيق خورشيد أحمد عالم ـ حيدر آباد: الهند.

ابن حبيب، الحسن بن عمر (ت، ٧٧٩هـ).

- المقتفى من سيرة المصطفى، تحقيق مصطفى الذهبي ـ القاهرة: دار الحديث ١٤١٦هـ.

ابن حجر، شهاب الدين أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد العسقلاني (ت، ٨٥٨هـ).

- الإصابة في تمييز الصحابة ـ القاهرة: مطبعة السعادة ١٣٢٨هـ.
- فتح الباري (شرح صحيح البخاري)، مراجعة طه عبد الرؤوف سعد وآخرين ـ القاهرة: مكتبة الكليات الأزهرية ١٣٩٨هـ.
  - تهذيب التهذيب ـ حيدر آباد ، الهند : دائرة المعارف ١٣٢٥هـ .
- تقريب التهذيب، تحقيق عبد الوهاب عبد اللطيف، ط٢ ـ بيروت: دار المعرفة ١٣٩٥هـ.

ابن حزم، أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد (٣٨٤ ـ ٣٥١هـ).

- جمهرة أنساب العرب، راجعه لجنة من العلماء، ط١- بيروت: دار الكتب العلمية ١٤٠٣هـ.



- جمهرة أنساب العرب، تحقيق عبد السلام هارون، ط٤ ـ القاهرة: دار المعارف.
- حجة الوداع، تحقيق عبد الحق التركماني ـ بيروت: دار ابن حزم ١٤٢٩هـ.
  - جوامع السيرة النبوية ـ بيروت: دار الكتب العلمية ١٤٠٣هـ.

الحسني، أبو الطيب التقي محمد بن أحمد (ت، ٨٣٢هـ).

- العقد الثمين في تاريخ البلد الأمين، تحقيق محمد محمود الطناحي، نشر: محمد سرور الصبان، القاهرة: ١٣٨٨هـ.

الحسيني الشافعي، تاج الدين عبد الوهاب بن عمر.

- الروض المغرس في فضائل بيت المقدس، تحقيق د زهير غانم ومحمد عبد الكريم محافظة، ط١ عمان: دار جرير ١٤٣٠هـ.

الحلبي، علي بن برهان الدين (ت، ٩٧٥هـ).

- السيرة الحلبية في سيرة الأمين المأمون (إنسان العيون) ـ بيروت: دار المعرفة ١٤٠٠هـ.

حماد بن إسحاق القاضي (ت، ٢٦٧هـ).

- تركة النبي ه والسبل والتي وجهها فيها، تحقيق ودراسة أكرم ضياء العُمرى، ط١ ـ المدينة المنورة: ١٤٠٤هـ.

الحموي، شهاب الدين أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله (ت، ٦٢٦هـ).

- معجم البلدان ـ بيروت: دار الكتاب العربي (د. ت).

ابن حنبل، الإمام أبو عبد الله أحمد (ت، ٢٤١هـ).

- مسند الإمام أحمد ـ بيروت: المكتبة الإسلامي ١٣٩٨هـ.
- فضائل الصحابة، تحقيق وصي الله بن محمد عباس، ط١- بيروت: مركز البحث العلمي بجامعة أم القرى مكة ومؤسسة الرسالة ١٤٠٣هـ.

الخزاعي، أبو الحسن علي بن محمد التلمسانى (ت، ٧٨٩هـ).

- تخريج الدلالات السمعية على ما كان في عهد الرسول هي من الحرف والصنائع والعمالات الشرعية، تحقيق أحمد محمود أبو سلامة، ط١ ـ القاهرة: المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية ١٤٠١هـ.

الخزرجي، أحمد بن عبد الله بن أبي الخير بن عبد العليم (ت، ٩٢٣هـ).

- خلاصة تهذيب الكمال في أسماء الرجال، بولاق: المطبعة الكبرى الأميرية ١٣٠١هـ.

الخُشني، أبو ذر مصعب بن محمد بن مسعود (ت، ٢٠٤هـ).

- شرح السيرة النبوية، تحقيق بولس برونله ـ بيروت: دار الكتب العلمية (د. ت).

الخفاجي، شهاب الدين أحمد بن محمد بن عمر (ت، ١٠٦٩هـ).

- نسيم الرياض في شرح شفاء القاضي عياض ـ بيروت: دار الكتب العملية ٢٠٠١م.

ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد (ت، ۸۰۸هـ).

- المقدمة ـ بيروت: دار العلم ١٩٧٨م.



الخلاف، أبو بكر بن محمد بن هارون (ت، ٣١١هـ).

- الحث على التجارة والصناعة والعمل، ط١ ـ الرياض: دار العاصمة ١٤٠٧هـ.

خليفة بن خياط، ابن أبي هُبيرة الليثي العصفري (١٦٠ ـ ١٦٠هـ).

- تاريخ خليفة بن خياط، تحقيق أكرم ضياء العُمري، ط٢ ـ بيروت: مؤسسة الرسالة ١٣٩٨هـ.

الخيضري، محمد بن محمد بن عبد الله (ت، ١٩٨هـ).

- اللفظ المكرم بخصائص النبي ، تحقيق محمد الأمين الجكني، ط١ ـ المدينة المنورة وبريدة: دار البخاري ١٤١٥هـ.

الدارمي، أبو عبد الله بن عبد الرحمن بن الفضل بن بهرام (ت، ٢٥٥ هـ).

- سنن الدارمي، عناية محمد أحمد دهمان، (د. م) و (د. ت).

الدميري، كمال الدين محمد بن موسى (ت، ٨٠٨هـ).

- حياة الحيوان الكبرى، ط٢ ـ بيروت: دار الكتب العلمية ١٤٢٤هـ.

ابن أبي الدنيا البغدادي، أبو بكر عبد الله بن محمد بن عبيد.

- الصمت وآداب اللسان ـ بيروت: دار الغرب الإسلامي ٤٠٦هـ.

الدولابي، محمد بن أحمد بن حماد (ت، ٣١٠هـ).

- الذرية الطاهرة النبوية، تحقيق سعد المبارك الحسن، ط١ ـ الكويت: الدار السلفية ١٤٠٧هـ.

ابن الديبع، عبد الرحمن بن على الشيباني (ت، ٩٤٤ هـ).

- حدائق الأنوار ومطالع الأسرار في سيرة النبي المختار، تحقيق عبد الله الأنصارى ط٢ ـ مكة المكرمة: المكتبة المكية ١٤١٣هـ.

الدينوري، أبو حنيفة أحمد بن داود (ت، ٢٨٢هـ).

- الأخبار الطوال، تحقيق عبد المنعم عمار، مراجعة: جمال الدين الشيال \_ بغداد: مكتبة المثني (د. ت).

الذهبي، الحافظ شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان (ت، ١٨٤٧هـ).

- تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام (عهد الراشدين)، تحقيق عمر عبد السلام تدمري، ط١ بيروت: دار الكتاب العربي ١٤٠٧هـ.
- سير أعلام النبلاء، تحقيق شعيب الأرناؤوط وآخرين، ط٢ ـ بيروت: مؤسسة الرسالة ١٤٠٢هـ.
- السيرة النبوية، تحقيق حسام الدين القدسي ـ بيروت: دار ومكتبة الهلال.

#### الرازي، محمد بن أبي بكر بن عبد القادر

- مختار الصِّحاح ـ القاهرة: مكتبة مصطفى البابي الحلبي ١٩٦٩م. ابن رجب، أبو الفرج عبد الرحمن بن احمد الحنبلي (ت، ٧٩٥هـ).

- التخويف من النار والتعريف بحال دار البوار، تحقيق بشير محمد عيون، ط٢ ـ الطائف: مكتبة المؤيد ١٤٠٩هـ.
  - الاستخراج في أحكام الخراج ـ بيروت: دار المعرفة ١٣٩٩هـ.



- مجالس في سيرة النبي، تحقيق ياسين محمد السواس ومحمود الأرناؤوط، ط١ ـ دمشق: دار ابن كثير ١٤٠٨هـ.
- جامع العلوم والحكم في شرح خمسين حديثًا من جوامع الكلم، تحقيق ماهر ياسين بن فحل، ط٢ ـ القاهرة: الدار العالمية للنشر ١٤٣٧هـ

### ابن زبالة، محمد الحسن (ت، ١٩٩هـ).

- أخبار المدينة، جمع وتوثيق ودراسة: صلاح عبد العزيز بن زين سلامة، مركز بحوث ودراسات المدينة ١٤٢٤هـ.
- منتخب من كتاب أزواج النبي، تحقيق د. أكرم العمري، ط١ ـ الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة ١٩٨١م.

### الزبيدي، أبو الفضل محمد مرتضى (ت، ١٢٠٥هـ).

- تاج العروس من جواهر القاموس، ط١ ـ القاهرة: المكتبة الخيرية ١٣٠٦هـ.

الزبير بن بكار، أبو عبد الله الزبير بن بكار بن عبد الله بن مصعب بن ثابت ابن عبد الله بن الزبير بن عوام الأسدى القرشي (ت، ٢٥٦هـ).

- جمهرة نسب قريش، تحقيق سامي مكي العاني، ط٢ ـ بيروت: عالم الكتب ١٤١٦هـ/ ١٩٩٦م.

## ابن الزبير، عروة بن الزبير بن العوام (ت، ٩٣هـ).

- مغازي رسول الله ﷺ (أول سيرة في الإسلام)، جمع سلوى مرسي الطاهر، ط١ ـ بيروت: المؤسسة العربية للدراسات والنشر ١٩٩٥م.

الزبيري، أبو عبد الله المصعب بن عبد الله بن المصعب (١٥٦ - ٢٣٦هـ).

- نسب قریش، تحقیق لیفی بروفنسال، ط۳ ـ القاهرة: دار المعارف ۱۹۸۲م.

الزرقاني، محمد بن عبد الباقي (ت، ١١٢٢هـ).

- شرح المواهب اللدنية، تحقيق محمد عبد العزيز الخالدي ـ بيروت: دار الكتب ١٤١٧هـ.

ابن زكريا، أبو الحسين أحمد بن فارس (ت، ٣٩٥هـ).

- سيرة النبي المختصرة تحقيق محمد كمال الدين عز الدين، ط١ ـ بيروت: عالم الكتب ١٤٠٩هـ.

الزمخشري، جار الله أبي القاسم محمود بن عمر.

- أساس البلاغة ـ بيروت لبنان: دار الكتب العلمية ١٤١٩هـ.

ابن زنجويه، حميد بن مخلد بن قتيبة الأذري (ت، ٢٥١هـ).

- الأموال، تحقيق شاكر ديب فياض، ط١ ـ الرياض: مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات ١٤٠٦هـ.

السخاوي، محمد بن عبد الرحمن بن محمد (ت، ٩٠٢هـ).

- القول البديع في الصلاة على الحبيب الشفيع، ط١ ـ المدينة المنورة: مؤسسة الريان ١٤٢٢هـ/ ٢٠٠٢م.

ابن سعد، محمد بن منيع الزهري (ت، ٢٣٠ هـ).

- السيرة النبوية من الطبقات الكبرى، ط١ ـ القاهرة: الزهراء للإعلام العربى ١٤٠٩هـ.



- سنن النبي ﴿ وأيامه، استخرجه ورتبه عبد السلام محمد عمر علوش، ط١ ـ المكتب الإسلامي ١٤١٦هـ/ ١٩٩٥م.
  - الطبقات الكبرى ـ بيروت: دار صادر (د. ت).

# السكاكي، يوسف بن أبي بكر محمد بن علي.

- مفتاح العلوم، ضبط وتعليق نعيم زرزور \_ بيروت: دار الكتب العلمية.

# ابن سلام، أبو عبيد القاسم (ت، ٢٢٤هـ).

- الأموال، تحقيق محمد خليل هراس، ط٢ ـ القاهرة: مكتبة الكليات الأزهرية ١٣٩٥هـ.

# السمعاني، أبو سعد عبد الكريم بن محمد بن منصور (ت، ٥٦٢هـ).

- الأنساب، تحقيق عبد الرحمن يحيى المعلمي، ط١ ـ بيروت: منشورات محمد أمين دمج ١٤٠٠هـ.
- الأنساب، تحقيق عبد الفتاح محمد الحلو، ط١- بيروت: منشورات محمد أمين دمج ١٤٠١هـ.
- فضائل الشام، تحقيق عمر علي عمرو ـ دمشق: دار الثقافة العربية العربية

# السمهودي، نور الدين علي بن أحمد (ت، ٩١١هـ).

- وفاء الوفاء بأخبار دار المصطفى، تحقيق محمد محيي الدين عبدالحميد، ط٣ ـ بيروت: دار إحياء التراث العربي ١٤٠١هـ.

# السهيلي، عبد الرحمن بن عبد الله بن أحمد الخثعمي (ت، ٥٨١هـ).

- الروض الأنف في تفسير السيرة لابن هشام، ضبط طه عبد الرؤوف سعد \_ بيروت: دار المعرفة ١٣٩٨هـ.

ابن سيد الناس، محمد بن محمد بن عبد الله بن يحيى (ت، ٧٣٤هـ).

- عيون الأثر في فنون المغازي والشمائل والسير، تحقيق لجنة إحياء التراث العربي، ط٢ـ دار الآفاق الجديدة ١٤٠٠هـ.

السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر، أبو الفضل (ت، ٩١١هـ).

- الخصائص الكبرى (كفاية الطالب اللبيب في خصائص الحبيب) ـ بيروت: دار الكتب العلمية (د. ت).
- الرياض الأنيقة في شرح أسماء خير الخليقة، تحقيق محمد السعيد بسيوني ـ بيروت: دار الكتب العلمية.
- مسانيد أمهات المؤمنين، تحقيق محمد غوث الندوي ـ الهند: الدار السلفية ١٤٠٣هـ.

ابن شبة، أبو زيد عمر بن شبة النميري البصري (ت، ٢٦٤هـ).

- تاريخ المدينة، تحقيق فهيم شلتوت ـ المدينة المنورة: نشرة السيد حبيب محمود أحمد ١٣٩٣هـ.

# الصالحي الشامي، محمد بن يوسف (ت، ٩٤٢هـ).

- أزواج النبي ، تحقيق محمد نظام الدين الفتيح، ط١ ـ دمشق: دار ابن كثير ١٤١٣هـ.
- سبل الهدى والرشاد في هدي خير العباد، تحقيق مصطفي عبد الواحد وآخرين ـ القاهرة: المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية ١٣٩٢هـ ـ ١٣٩٩هـ.



# الطبراني، أبو القاسم سليمان بن أحمد (ت، ٣٦٠هـ).

- المعجم الكبير، تحقيق حمدي بن عبد المجيد السلفي، ط٢ ـ مكتبة العلوم والحكم، ١٤٠٤هـ.
  - المعجم الصغير، تحقيق وتعليق توفيق بن عبد الله الزنتاني.
- المعجم الأوسط، تحقيق طارق عوض الله ومحمد الحسني، ط١ ـ الرياض: دار الحرمين ١٤١٥هـ.

# الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير (ت، ٣١٠هـ).

- تاريخ الأمم والملوك ـ بيروت: دار الفكر (د. ت).
- السيرة النبوية، تحقيق جمال بدران، ط١- القاهرة: الدار المصرية اللبنانية ١٤١٤هـ/ ١٩٩٤م.
- تفسير الطبري، جامع البيان في تفسير القرآن، ط١- بيروت: دار الكتب العلمية ١٤١٢هـ.

## الطرطوشي، أبو بكر محمد بن الوليد الفهري.

- أخلاق النبي ﴿ ، تحقيق نور الدين بن محمد الحميدي الإدريسي ، ط١ \_ . الرياض: مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات ٢٠١٧م.

# ابن طولون، محمد بن على الدمشقى (ت، ٩٥٣ هـ).

- إعلام السائلين عن كتب سيد المرسلين، ضمن كتاب المصباح المضيء في كتاب النبي لابن أبي حديدة، تعليق أحمد فريد المزيدي، ط١ـ بيروت: دار الكتب العلمية ٢٦٦هـ.

العباسي، أحمد بن عبد الحميد.

- عمدة الأخبار في مدينة المختار، ضبط محمد الطيب الأنصاري وحمد الجاسر، ط٤ ـ المدينة المنورة: المكتبة العلمية بالمدينة المنورة (د. ت).

ابن عبدربه الأندلسي، الفقيه أحمد بن محمد (ت، ٣٢٨هـ).

- العقد الفريد، تحقيق محمد سعيد العريان، بيروت: دار الفكر.

عبد الرزاق، يوسف.

- معالم دار الهجرة ـ المدينة: عالم النهضة الحديثة ١٤٠١هـ.

ابن عبد البر، يوسف بن عبد الله النمري القرطبي (ت، ٤٦٣هـ).

- الاستيعاب في معرفة الأصحاب، (حاشية على الإصابة) ـ القاهرة: ١٣٢٨هـ.
- الدرر في اختصار المغازي والسير ـ مكة المكرمة: دار الباز للنشر والتوزيع (د. ت).

ابن عبد الحكم، القاسم عبد الرحمن بن عبد الله (ت، ٢٥٧هـ).

- فتوح مصر وأخبارها ـ لايدن: ١٩٢٠م.

عبد الرزاق، أبو بكر عبد الرزاق بن همام (ت، ٢١١هـ).

- مصنف عبد الرزاق، تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي ط٢ ـ بيروت: المكتب الإسلامي ١٤٠٣هـ.

ابن عساكر، أبو القاسم على بن الحسن (٤٩٩ ـ ٥٧١هـ).

- تاريخ دمشق، صورة من نسخة المكتبة الظاهرية بدمشق مكملة من القاهرة وإسطنبول ـ المدينة المنورة: مكتبة الدار ١٤٠٧هـ.



- تاريخ دمشق (تراجم النساء)، تحقيق سكينة الشهابي، ط١- دمشق: المجمع العلمي ١٩٨٢م.

ابن العماد الشافعي، شهاب الدين أحمد (ت، ٨٦٧هـ).

- التبيان فيما يحل ويحرم من الحيوان، تحقيق أبي عبد الرحمن عبدالكريم بن رسمي الدريني، ط١ - الرياض: دار ابن القيم ١٤٣٠هـ.

ابن عمر، زين الدين أبو بكر بن الحسين.

- تحقيق النصرة بتلخيص معالم دار الهجرة، تحقيق د. عبد الله عبدالرحيم عسيلان، ط١ المدينة: الشاملة الذهبية ١٤٢٢هـ/ ٢٠٠٢م.
- تحقيق النصرة في تلخيص معالم دار الهجرة، تحقيق محمد عبدالجواد، ط٢ ـ المكتبة العلمية بالمدينة ١٤٠١هـ.

# الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد

- إحياء علوم الدين، بيروت لبنان: دار المعرفة (د. ت). ابن فارس، أحمد بن فارس بن زكريا (ت، ٣٩٥هـ).
- أسماء النبي ﴿ ومعانيها ـ الرياض: عالم الكتب ١٤٠٨هـ. الفاكهي، أبو عبد الله أحمد بن إسحاق (٢٧٩هـ تقريبًا).
- أخبار مكة في قديم الدهر وحديثه، تحقيق عبد الملك بن عبد الله بن دهيش، ط١ ـ مكة المكرمة: مكتبة النهضة الحديثة ١٤٠٧هـ.

الفريابي، جعفر بن محمد (ت، ٣٠١ هـ).

- دلائل النبوة، ومعه المستخرج على دلائل النبوة, تحقيق عامر حسن حسني, ط١ ـ مكة المكرمة: دار حراء ١٤٠٦هـ.

ابن فهد، النجم عمر بن فهد بن محمد بن محمد بن محمد فهد (٨١٢ ـ ٥٨٨هـ).

- إتحاف الورى بأخبار أم القرى، تحقيق فهيم شلتوت، طاـ مكة المكرمة: جامعة أم القرى ١٤٠٣هـ.

الفيروز آبادي، مجد الدين محمد بن يعقوب (ت، ٨١٧هـ).

- الصلات والبشر في الصلاة على خير البشر، حققه وعلق عليه محمد نور الدين عدنان الجزائري، عبد القادر الخياري، محمد مطيع الحافظ، ١٣٨٥هـ/ ١٩٦٦م.
- القاموس المحيط، ط٢ ـ القاهرة: مكتبة مصطفي البابي الحلبي ١٣٧١هـ.

القاري، علي بن سلطان الملا علي (ت، ١٠١٤هـ).

- شرح الشفا في شمائل صاحب الاصطفا، تحقيق عبد الله محمد خليلي، ط١ ـ بيروت: دار الكتب العلمية ١٤٢٠هـ.

ابن قتيبة، أبو محمد عبد الله بن مسلم الدينوري (ت، ٢٧٦هـ).

- المعارف، تحقيق ثروت عكاشة، ط٢- القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٩٢م.

ابن قدامة، موفق الدين أبو محمد بن عبد الله بن أحمد بن محمد المقدسي (ت، ٦٢٠هـ).

- مختصر منهاج القاصدين، علق عليه شعيب الأرنؤوط وعبد القادر الأرنؤوط، دمشق، بيروت: مكتبة دار البيان ١٣٩٨هـ/ ١٩٧٨م.



wet Brown

القرشي، عز الدين عبد العزيز بن عمر بن محمد بن فهد الهاشمي (ت، ٩٢٢هـ).

- غاية المرام بأخبار البلد الحرام، تحقيق فهيم محمد شلتوت، ط١ - مكة المكرمة: مركز البحث العلمي، جامعة أم القرى ١٤٠٦هـ.

القرطبي، عبد الله بن محمد بن فرج المالكي (ت، ٤٩٧هـ).

- أقضية رسول الله ﷺ ـ الدوحة: مطابع قطر الوطنية (د. ت).

القرطبي، محمد بن أحمد بن أبي بكربن فرح (ت، ١٧١هـ).

- الجامع لأحكام القرآن، تحقيق عبد الله بن عبد المحسن التركي، ط1- بيروت: مؤسسة الرسالة ١٤٢٧هـ.

القزويني الخطيب ، جلال الدين محمد بن عبد الرحمن بن عمر بن أحمد ابن محمد

- الإيضاح في علوم البلاغة والمعاني والبديع، ط١ ـ بيروت: دار الكتب العلمية ١٤٢٤هـ/ ٢٠٠٣م.

القسطلاني، أحمد بن محمد (ت، ٩٢٣ هـ).

- المواهب اللدنية، تحقيق مأمون محيي الدين الجنان، ط١ ـ بيروت: دار الكتب العلمية ١٤١٦هـ.

القسطيني، أبو العباس أحمد بن الخطيب الشهير بابن قنفذ (ت، ٨١٠هـ).

- وسيلة الإسلام بالنبي هذا ، تعليق سليمان الصيد المحامي، ط١- بيروت: دار الغرب الإسلامي ١٤٠٤هـ.

القلقشندي، أبو بكر عبد الله بن محمد بن إسماعيل (ت، ٨٦٧هـ).

- الإسراء والمعراج ـ القاهرة: ١٣٥٧هـ.

القلقشندى، أبو العباس أحمد بن علي (ت، ٨٢١هـ).

- صبح الأعشى في صناعة الإنشاء \_ القاهرة: وزارة الثقافة والإرشاد القومى (د. ت).

ابن القيم، محمد بن أبى بكر الزرعى الدمشقى (ت، ٧٥١هـ).

- إعلام الموقعين عن رب العالمين، تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد \_ بيروت: دار الفكر العربي (د. ت).
- جلاء الأفهام في فضل الصلاة على خير الأنام، تحقيق عبد القادر وشعيب الأرناؤوط ط٢ ـ الرياض: مكتبة المؤيد.
- جلاء الأفهام في فضل الصلاة على خير الأنام، تحقيق زائد بن عبد الله النشيري، مكتبة المؤيد، الرياض.
  - زاد المعاد في هدى خير العباد ـ بيروت: المكتبة العلمية (د. ت).
- الطب النبوي، تحقيق عبد الغني عبد الخالق وآخرين ـ الرياض: مكتبة الرياض الحديثة (د. ت).
- الطب النبوي، تعليق وتخريج د. عادل الأزهري، ومحمد الفرج العقدة، مكتبة الرياض الحديثة (د. ت).
- الطرق الحكمية في السياسة الشرعية، تحقيق محمد حامد الفقي ـ بيروت: دار الكتب العلمية (د. ت).



- طريق الهجرتين وباب السعادتين، ط٢ ـ القاهرة: دار السلفية ١٣٩٤هـ.
- عدة الصابرين وذخيرة الشاكرين، ط٣ ـ دمشق، بيروت: دار ابن كثير 1809هـ/ ١٩٨٩م.
- الكافية الشافية في الانتصار للفرقة الناجية، تحقيق محمد عبدالرحمن العريفي وآخرين، إشراف بكر بن عبد الله أبو زيد، ط١ مكة المكرمة: دار عالم الفوائد للنشر والتوزيع ١٤٢٨هـ.
- مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، ط٢ ـ بيروت: دار الكتاب العربي ١٣٩٣هـ.

# ابن كثير، إسماعيل بن كثير، أبو الفداء الدمشقى (ت، ٧٧٤هـ).

- البداية والنهاية ، ط٣ ـ بيروت: مكتبة المعارف ١٩٧٨م.
- تفسير القرآن العظيم، ط٢ ـ الرياض: دار كنوز إشبيليا ١٤٣٠هـ.
- حجة الوداع، تحقيق خالد أبو صالح، ط١ ـ الرياض: دار الوطن 1813هـ/ ١٩٩٦م.
- السيرة النبوية، تحقيق مصطفى عبد الواحد ـ بيروت: دار المعرفة ١٣٩٦هـ.
- شمائل الرسول ، تحقيق مصطفى عبد الواحد، ط١ ـ القاهرة: دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع والترجمة ٢٠١٠م.
- الفصول في اختصار سيرة الرسول، تحقيق محمد العيد الخطراوي ومحيى الدين مستو، ط١ ـ دمشق: مؤسسة علوم القرآن ١٣٩٩هـ.

# ابن ماجه، الحافظ أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني (٢٠٧ ـ ٢٧٥هـ).

- سنن ابن ماجه، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي ـ القاهرة: ١٣٧٣هـ.

مالك بن أنس، الإمام (ت، ١٧٩هـ).

- الموطأ، مراجعة فاروق سعد، ط ٨ ـ بيروت: دار الآفاق الجديدة ١٤٠١هـ.

الماوردي، أبو الحسن علي بن محمد (ت، ٤٥٠ هـ).

- الأحكام السلطانية ـ بيروت: دار الفكر (د. ت).
- أعلام النبوة ـ بيروت: دار الكتب العلمية (د. ت).

ابن المثنى، أبو عبيدة معمر (ت، ٢٠٩هـ).

- أزواج النبي ﴿ ، تحقيق يوسف علي بديوي ـ بيروت: مكتبة التربية ١٤١٠هـ.

المحب الطبري، أبو جعفر أحمد بن عبد الله (ت، ١٩٤هـ).

- الرياض النضرة في مناقب العشرة، ط٢ ـ القاهرة: مكتبة الخانجي ١٣٧٢هـ.

المسعودي، أبو الحسن علي بن الحسين بن علي (ت، ٣٤٦هـ).

- مروج الذهب ومعادن الجوهر، تحقيق أسعد داغر، دار الهجرة ١٤٠٩هـ. مسلم، الإمام أبو الحسن مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري (ت، ٢٦١هـ).

- الجامع الصحيح ـ بيروت: دار الآفاق الجديدة (د. ت).

المطري، جمال الدين محمد بن أحمد (ت، ٧٤١هـ).

- التعريف بما أُنِسنت الهجرة من معالم دار الهجرة، المدينة المنورة: المكتبة العلمية ١٤٠٢هـ.



- التعريف بما أُنِست الهجرة من معالم دار الهجرة، تحقيق د. سليمان الرحيلي، دارة الملك عبد العزيز ١٤٢٦هـ.

المقريزي، أحمد بن علي (ت، ١٨٤٥).

- إمتاع الأسماع بما للرسول هي من الأنباء والأموال والحفدة والمتاع، حققه: محمود محمد شاكر ـ القاهرة: لجنة التأليف والترجمة والنشر.

ابن الملقن الشافعي، سراج الدين أبو حفص عمر بن على (ت، ١٠٤هـ).

- خصائص النبي ، تحقيق أبي عبد الرحمن عادل بن سعد، ط١ـ القاهرة: مكتبة أبي حذيفة السلفي ١٤٢١هـ.

ابن منظور، أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم الإفريقي المصري (ت، V11هـ).

- لسان العرب ـ بيروت: دار صادر (د. ت).
- مختصر تاریخ دمشق، تحقیق روحیة النحاس، وریاض عبد الحمید مراد، محمد مطیع، ط۱ ـ دمشق، سوریا، دار الفکر للطباعة والتوزیع والنشر ۱٤۰۲هـ/ ۱۹۸٤م.

ابن النجار، الحافظ محمد بن محمود(ت، ٦٤٣هـ).

- أخبار مدينة الرسول، تحقيق صالح محمد جمال، ط٣ ـ مكة المكرمة: دار الثقافة ١٤٠١هـ.

النسائي، أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب بن علي (٢١٤ ـ ٣٠٣هـ).

- سنن النسائي، (الكبرى) بشرح جلال الدين السيوطي وحاشية الإمام السندى ـ بيروت: دار إحياء التراث العربي ١٤٠١هـ.

- -ucas Boon-
- كتاب الوفاة، وفاة النبي ، تحقيق دار الفتح، ط١ـ الشارقة: دار الفتح ١٤١٥هـ.
  - خصائص عليّ الله ١٠٠٩م.

النويري، شهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب (٦٧٧ ـ ٣٧٣هـ).

- نهاية الأرب في فنون الأدب، تحقيق محمد أبي الفضل إبراهيم وآخرين ـ الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٣٩٥هـ.

ابن هشام، أبو محمد عبد الملك المعافري (ت، ٢١٨هـ).

- السيرة النبوية، حققها: مصطفى السقا وإبراهيم الأبيارى وعبد الحفيظ شلبى ـ القاهرة: دار الكنوز الأدبية (د. ت).

الهمذاني، عبد الجباربن أحمد (ت، ١٥٥ هـ).

- تثبيت دلائل النبوة ـ شبرا ، القاهرة: دار المصطفى ٢٠٠٦م.

الهيثمي، شهاب الدين أحمد بن حجر (ت، ٩٧٤هـ).

- أشرف الوسائل إلى فهم الشمائل، تحقيق أبي الفوارس أحمد بن فريد المزيدي، ط١- بيروت: دار الكتب العلمية ١٤١٩هـ.

الهيثمي، نور الدين علي بن أبي بكر(ت، ٨٠٧هـ).

- مجمع الزوائد ومنبع الفوائد ـ بيروت: دار الكتب العلمية ١٤٠٨هـ.

الواحدي النيسابور، الإمام أبو الحسن على بن أحمد (ت، ٤٦٨هـ).

- أسباب النزول، تحقيق كمال بسيوني زغلول ـ بيروت: دار الكتب العلمية ١٤١١هـ.



الواقدي، محمد بن عمر (ت، ٢٠٧هـ).

- المغازي، تحقيق مارسدن جونس ـ بيروت: عالم الكتب (د. ت).

اليحصبي، القاضي عياض بن موسى (ت، ٤٤هـ).

- الشفا بتعريف حقوق المصطفى ـ بيروت: دار الكتب العلمية (د. ت).

اليعقوبي، أحمد بن أبي يعقوب بن جعفر بن وهب (ت، ٢٨٢هـ).

- تاريخ اليعقوبي ـ بيروت: دار صادر ١٣٧٩هـ.

أبو يعلى، أحمد بن علي بن المثنى، الموصلي التميمي.

- مسند أبي يعلى، ط۱ ـ تحقيق حسين سليم أسد، ط۱ ـ دمشق: دار المأمون ١٤٠٤هـ.

## ثانيًا: المراجع:

#### آرمسترنج، كارين.

- سيرة النبي محمد، ترجمة د. فاطمة نصر د. محمد عنانى، ط٢ ـ القاهرة: شركة سطور ١٩٩٧م.

#### إبراهيم، محمد إبراهيم محمد.

- الجانب الإعلامي في خطب الرسول في ، ط١ ـ بيروت: المكتب الإسلامي ١٤٠٦هـ.

#### إبراهيم، محمد يسري.

- سلسلة قناديل السيرة، ط١ ـ الرياض: دار اليسر ٢٠١٥م.

#### أبو إسحاق، رفائيل.

- تاريخ نصارى العراق منذ انتشار النصرانية في الأقطار العراقية إلى أيامنا ـ بغداد: ١٩٧٦م.

#### أبو خليل، شوقى.

- أطلس السيرة النبوية، ط٢ ـ دمشق: دار الفكر ١٤٢٣هـ.
- دراسة في السيرة، ط١٥٥ ـ بيروت: مؤسسة الرسالة ١٤٢٢هـ.
  - المستشرقون والسيرة ـ الدوحة: دار الثقافة ١٤١٠هـ.

# إدريس، عبد الله بن عبد العزيز.

- مجتمع المدينة في عهد الرسول ، ط١ ـ جامعة الملك سعود ١٤٠٢هـ/ ١٩٨٢م.



أبو داهش، د. عبد الله بن محمد.

- شعراء حول الرسول ﴿ ، ط١ ـ الدمام: نادي المنطقة الشرقية الأدبي ١٤١٧هـ/ ١٩٩٧م.

#### أبو زهرة، محمد.

- خاتم النبيين، طبع على نفقة الشيخ خليفة بن حمد آل ثاني ـ قطر: ٢٠٠٨م.

أبو شهبة، محمد بن محمد بن سويلم (ت، ١٤٠٣هـ).

- السيرة النبوية في ضوء القرآن والسنة، ط٧ ـ دمشق: دار القلم ١٤٢٤هـ/ ٢٠٠٣م.

# أبو صالح، خالد مصطفي.

- مرض النبي ووفاته وأثر ذلك على الأمة، ط١ ـ الرياض: دار الوطن ١٤١٤هـ/ ١٩٩٣م.

# أبو غدة، عبد الفتاح.

- الرسول المعلم وأساليبه في التعليم، مكتبة المطبوعات الإسلامية، ط١ ـ حلب: ١٤١٧هـ.

#### أبو فارس، محمد عبد القادر.

- في ظلال السيرة النبوية، الإسراء والمعراج ـ عمّان الأردنّ: دار الفرقان للنشر والتوزيع ١٤٠٨هـ.
  - في ظلال السيرة النبوية، الصراع مع اليهود ـ دار الفرقان ١٤٠٩هـ.

- في ظلال السيرة النبوية، الهجرة النبوية، طا- عمّان: دار الفرقان ١٤٠٢هـ.
  - غزوة الحديبية ـ عمان الأردنّ: دار الفرقان للنشر والتوزيع ٤٠٤ اهـ.

#### فارس، معز الإسلام عزت.

- الغذاء في القرآن الكريم من منظور علم التغذية الحديث، جامعة حائل 1273هـ

#### أحمد، إبراهيم خليل.

- محمد في التوراة والإنجيل والقرآن ـ الكويت: دار المنار ٤٠٩هـ.

#### أرنولد، سير توماس.

- الدعوة إلى الإسلام، ترجمة حسن إبراهيم حسن وآخرين ـ القاهرة: 1940م.

#### إسحاق، رشيد محمد هارون.

- صحيفة المدينة، رسالة ماجستير الرياض: جامعة الملك سعود ١٤٠٥هـ. الأعظمي، محمد لقمان الأعظمي.
  - مجتمع المدينة المنورة في عهد الرسول ١٩٨٩م.

# الأعظمى، محمد مصطفى.

- كُتَّاب النبي، ط١- بيروت: المكتب الإسلامي ١٤٠١هـ.

# الأغا، مسعود يحيى.

- الإقطاع الإسلامي في العصر النبوي ط٢ ـ السعودية، الرياض: الجمعية التاريخية ١٤٢٧هـ/ ٢٠٠٦م.



## مرن. الأفغاني، سعيد.

- أسواق العرب في الجاهلية والإسلام، ط٣ ـ بيروت: دار الفكر ١٩٧٤م.
  - عائشة والسياسة، ط٢ ـ دمشق: المكتبة الهاشمية ١٩٥٧م.

#### الألباني، محمد ناصر.

- مختصر الشمائل المحمدية، اختصار وتحقيق محمد ناصر الدين الألباني ـ عمّان الأردنّ: المكتبة الإسلامية ـ بالرياض: مكتبة المعارف 18۲۱هـ.

# الألمعي، زاهر بن عواض.

- مناهج الجدل في القرآن الكريم، ط٣ ـ ١٤٠٤هـ.

# الألوسى، محمود شكري.

- بلوغ الأرب في معرفة أحوال العرب، مراجعة: محمد بهجة الأثري، ط٢ ـ بيروت: دار الكتب العلمية (د. ت).

# الأنصاري، إسماعيل.

- الإسراء والمعراج من تفسير ابن كثير. (تجريد وترتيب وتعليق) ـ الرياض: دار الصميعي ١٤٢٨هـ.

# الأنصاري، عبد القدوس.

- طريق الهجرة النبوية ط١٠ جدة: مطابع الروضة ١٣٩٨م.

# الأنصاري، ناجي محمد حسن.

- عمارة وتوسعة المسجد النبوي عبر التاريخ، ط١ ـ المدينة المنورة: النادي الأدبى ١٤١٦هـ.

#### أنيس، د. إبراهيم، وآخرون.

- المعجم الوسيط، إعداد مجمع اللغة العربية القاهرة ـ إسطنبول: المكتبة الاسلامية (د. ت).

#### أوهنا، إدريس

- أسلوب الحوار في القرآن الكريم، وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية، المغرب، ١٤٢٦هـ

# بارتولد، فاسيلى فلاديمير.

- تاريخ الحضارة الإسلامية، ترجمة حمزة طاهر، ط٤ ـ القاهرة: دار المعارف ١٩٦٦م.

# البار، محمد على

- موسوعة الطب النبوي، وزارة الصحة، المركز الوطني للطب البديل، الرياض، ١٤٣٧هـ.

# ابن باز، عبد العزيز بن عبد الله (ت، ١٤٢٠هـ).

- صفة صلاة النبي الله ويليها وجوب الصلاة مع الجماعة، الرياض: مدار الوطن للنشر. (د. ت).

# باشميل، محمد أحمد.

- صلح الحديبية. تقديم عبد الله التل ـ بيروت: دار الفكر ١٩٨٣م.
  - غزوة الأحزاب ـ بيروت: دار الفكر ١٩٨٧م.
  - غزوة بدر الكبرى ـ بيروت: دار الفكر ١٩٧٤م.
    - غزوة تبوك ـ بيروت: دار الفكر ١٩٧٨م.



- غزوة حنين، ط١ ـ بيروت: دار الفكر ١٩٨٣م.
- غزوة خيبر، ط٣ ـ بيروت: دار الفكر ١٣٩١م.
- غزوة بنى قريظة، ط١ ـ بيروت: دار الفكر ١٩٧٦م.
  - غزوة مؤتة ـ بيروت: دار الفكر ١٩٧٤م.
  - فتح مكة ـ بيروت: دار الفكر ١٣٩٤هـ.
- من معارك الإسلام الفاصلة: غزوة أحد، تقديم محمود شيت خطاب ط٢ ـ القاهرة: المطبعة السلفية ١٤٠٥هـ.
  - العرب في الشام قبل الإسلام، ط١ ـ بيروت: دار الفكر ١٣٩٣هـ.

# باقادر، عبد الله بن أحمد.

- الكفاءات الإدارية في السياسة الشرعية ـ جدة: دار المجتمع ١٤٠٦هـ.

# الباكري، حسين بن أحمد.

- مرويات غزوة أُحُد. جمع وتحقيق ودراسة، رسالة ماجستير مقدمة لقسم الدراسات العليا شعبة السنة، الجامعة الإسلامية ـ المدينة المنورة ١٣٩٩هـ ١٤٠٠هـ.

## البداح، خالد محمد

- فقه الحوار مع المخالف في ضوء الكتاب والسنة (الأسس والأهداف والوسائل) مركز " تدوين " للبحوث والدراسات الحديثية، بريدة، 15٣٤هـ

#### بدران عبد القادر.

- تهذيب تاريخ دمشق لابن عساكر، ط١ ـ بيروت: دار المسيرة ١٣٩٩هـ.

# البرهان فوري، علاء الدين على المتقى بن حسام الدين الهندي.

- كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، ط٥ ـ بيروت: مؤسسة الرسالة 1٤٠٥هـ/ ١٩٨٥م.

# البستي، أبو حاتم محمد بن أحمد التميمي.

- السيرة النبوية وأخبار الخلفاء، صححه وعلق عليه الحافظ السيد عزيز بك وجماعة من العلماء، ط١- مؤسسة الكتب الثقافية ١٤٠٧هـ/ ١٩٨٧م.

#### بفانموللر، جوستاف.

- سيرة النبي في تصورات الغربيين، ترجمة محمود حمدي قنديل، ط١ـ البحرين: مكتبة ابن تيمية ١٤٠٦هـ.

#### بل، آيدرس ه.

- مصر من الإسكندر حتى الفتح العربي دراسة، ترجمة عبد اللطيف أحمد على ـ القاهرة: دار النهضة العربية ١٩٨٨م.

# البلادي، عاتق بن غيث.

- أودية مكة المكرمة، ط١- دار مكة: ١٤٠٥هـ.
- على طريق الهجرة، رحلات في قلب الحجاز ـ مكة: دار مكة ١٣٩٨م.
  - معالم مكة التاريخية والأثرية، ط٢ ـ مكة: دار مكة.
  - معجم المعالم الجغرافية في السيرة النبوية، ط١ ـ دار مكة ٢٠٢هـ.



# البلوي، سلامة محمد الهرفي.

- رعاية الضعفاء في الحضارة الإسلامية، المنتدى الإسلامي الشارقة 1200 م.

# آل بوطامي، أحمد بن حجر.

- الإسلام والرسول في نظر منصفي الشرق والغرب ـ الدوحة: مكتبة الثقافة ١٣٩٧هـ.

# البوطي، محمد سعيد رمضان.

- فقه السيرة ـ دمشق: دار الفكر ٢٠٠٨م.

# البيتي، عبد العزيز بن عمر.

- الإدارة الدستورية في عهد النبوة ـ المدينة: الجامعة الإسلامية ١٤١٦هـ.

# الترمانيني، عبد السلام.

- أزمنة التاريخ الإسلامي، الجزء الأول، المجلد الأول (أهم أحداث التاريخ الإسلامي) \_ الكويت: المجلس الوطنى للثقافة والفنون ١٤٠٢هـ.

#### التلسماني، عمر.

- شهيد المحراب ـ القاهرة: دار الأنصار ١٣٩٧هـ.

#### التميمي، محمد بن خليفة بن على.

#### الثعالبي، عبد العزيز.

- محاضرات في تاريخ الأديان ـ بيروت: دار الغرب الإسلامي ١٩٨٧م.

- معجزة محمد رسول الله، مراجعة محمد اليعلاوي ـ بيروت: دار الغرب الإسلامي ١٩٨٩م.

#### جاد، أحمد.

- وفاة الحبيب وما كان في الأيام الأخيرة من حياة الرسول الله القاهرة: دار الغد ٢٠٠٣م.

## الجبري، عبد المتعال محمد.

- السيرة النبوية وأوهام المستشرقين ـ القاهرة: مكتبة وهبة ١٩٨٩م.

# الجزائري، أبو بكر.

- منهاج المسلم ـ الرياض: دار السلام ١٤٢٣هـ.
- هذا الحبيب محمد رسول الله ه يا محب ـ المدينة المنورة: مكتبة العلوم والحكم ٢٠٠١م.

# جمعة، أحمد خليل.

- نساء أهل البيت، ط٢ ـ دمشق: دار اليمامة ١٩٩٦م.

# الجميل، محمد بن فارس.

- النبي ﷺ ويهود المدينة، ط١- الرياض: مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية ٢٠٠٢م.
- أسماء الرسول الله ومعانيها، تحقيق ماجد حسن الذهبي، عالم الكتب 1٤٠٨هـ.

# حافظ، عبد السلام.

- المدينة المنورة في التاريخ، ط٢ ـ المدينة: النادي الأدبي ١٤٠٢هـ / ١٩٨٢م.



الحجيلي، عبد الله بن محمد.

- الأوقاف النبوية ووقفيات بعض الصحابة الكرام، دراسة فقهية تاريخية وثائقية ـ المدينة المنورة: أعمال ندوة المكتبات الوقفية ١٩٩٩م.

## الحداد، أحمد عبد العزيز بن قاسم.

- أخلاق النبي ﷺ في القرآن والسنة، ط٢ ـ بيروت: دار الغرب الإسلامي 1817هـ/ ١٩٩٦م.

## الحربي، محمد بن أحمد بن ناصر.

- اقرأ باسم ربك، ط١- جازان: نادي جازان الأدبي ١٤٢٣هـ.

#### حركات، إبراهيم.

- السياسة والمجتمع في العصر النبوي ـ بيروت: دار الآفاق الجديدة ١٩٩٠م. الحضرمي، عبد الرحمن بن محمد.

- مقدمة ابن خلدون، ط٤ ـ بيروت: دار الهلال ١٣٩٨هـ.

#### الحليسي، نواف بن صالح.

- رحلة الشتاء والصيف ـ قريش ومنهجها الاقتصادي والتجاري، ط١ ـ الرياض: (د. م) ١٤١٤هـ/ ١٩٩٣م.

#### حمادة، فاروق.

- خطبة الفتح الأعظم "فتح مكة المكرمة" \_ مكة: دار الثقافة ١٩٨٣م.
- العلاقات الإسلامية النصرانية في العهد النبوي والخلافة الراشدة، ط١ـ دمشق: دار الفكر ١٤٢٦هـ.
  - مراجع مختارة عن حياة الرسول ﷺ ـ الرياض: دار العلوم ١٩٨٢م.

- · مصادر السيرة النبوية وتقويمها، ط١ ـ بيروت: دار القلم ١٤٢٥هـ.
- الوصية النبوية للأمة الإسلامية في حجة الوداع ـ بيروت: دار القلم ١٤٢٣هـ.

# الحُمَد، محمد بن إبراهيم.

- الحوار في السيرة النبوية ـ الكويت: وزارة الأوقاف ١٤٢٩هـ.

#### حمدان، نذير.

- الرسول في كتابات المستشرقين، ط٢ ـ جدة: دار المنارة ٢٠٦هـ.

ابن حميد، صالح بن عبد الله، وعبد الرحمن بن ملوح ـ إشراف مع مجموعة من المختصين.

- نضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم ، ط٢ـ جدة: دار الوسيلة ١٤٣١هـ.

# حميد، صالح بن عبد الله.

- أصول الحوار وآدابه في الإسلام، ط١ ـ جدة، مكة: دار المنارة ١٩٥٤هـ/١٩٩٤م.

#### حميد الله، محمد.

- مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوي والخلافة الراشدة، ط ٤ - بيروت: دار النفائس ١٤٠٣هـ.

# الحميدي، عبد العزيز بن عبد الله.

- تفسير ابن عباس ومروياته في التفسير من كتب السنة، جامعة أم القرى (د. ت).



#### ...<u>- rest Bar-</u>

# خاطر، خليل إبراهيم ملا.

- محبة النبي ﴿ بين الإنسان والجماد \_ حلب: دار القلم العربي ١٤١٨هـ. الخالدي، عبد الله بن صالح، وعبد اللطيف بن محمد الحسن.
  - محبة النبي الله وتعظيمه، ط١ ـ الرياض: دار البيان ١٤٢٦هـ.

## الخشاب، يحيى.

- التقاء الحضارتين الفارسية والعربية ـ القاهرة: جامعة الدول العربية 1979م.
  - تفسير أقدم نص عن النظم الفارسية قبل الإسلام ـ القاهرة: (د. ت).

## خضر، محمد سلام.

- البلاغة العُمرية مبرة الآل والأصحاب، ط1 ـ الكويت: ٢٠١٤م. خطاب، محمود شبت.
- دروس عسكرية من السيرة النبوية، ط٦ ـ بيروت: دار الفكر ٢٠٠٢م.
- الرسول القائد، ط۲ ـ القاهرة: دار مكتبة الحياة ومكتبة النهضة 1970م.
  - الوسيط في دور المسجد في الإسلام، بيروت: دار القرآن ١٤٠١هـ.

# الخطراوي، محمد العيد.

- المدينة في العصر الجاهلي، الحياة الاجتماعية والسياسية والثقافية والدينية ـ جدة: مؤسسة علوم القرآن ١٤٠٣هـ.

#### الخطيب، عبد الكريم.

- النبي محمد إنسان الإنسانية ونبي الأنبياء ـ بيروت: دار المعرفة ١٩٧٥م.
  - الخطيب، علي أحمد.
  - التفسير الإعلامي للسيرة النبوية ـ بيروت: دار الجيل ١٩٩٢م.

## الخميس، عثمان محمد.

- كنوز السيرة، ط٢ـ الكويت: غراس للنشر والتوزيع ١٤٢٨هـ.

# الخولي، محمد عبد العزيز.

- الأدب النبوى، ط١- بيروت: دار القلم ١٤٠٦هـ.

#### الخياري، أحمد ياسين الخياري.

- تاريخ ومعالم المدينة المنورة قديمًا وحديثًا، تحقيق عبيد الله كردي، ط١- المدينة المنورة: النادي الأدبى ١٤١٠هـ.

## خياط، عبد الله.

- حِكم وأحكام من السيرة النبوية ـ الرياض: دار الرفاعي ١٩٨١م.

#### داود، عبد الأحد.

- محمد كما ورد في كتاب اليهود والنصارى، ترجمة حمد فهد الزين، ط١ ـ الرياض: مكتبة العبيكان ١٤١٨هـ.

# الدرع، محمد خير.

- نبي الإسلام: شخصيته ـ حياته ـ رسالته، ط١ـ دمشق: دار الفكر ٢٠٠٢م.



#### درمنغم إميل.

- حياة محمد، ترجمة عادل زعيتر، ط٢- القاهرة: دار إحياء الكتب العربية ١٩٤٩م.

# دروزة، محمد عزة.

- سيرة الرسول ﴿ مقتبسة من القرآن الكريم ـ بيروت: المكتبة المعصرية (د. ت).
  - عصر النبي وبيئته قبل البعثة، ط٦- بيروت: دار اليقظة ١٣٨٤هـ.

# الدملوجي، فاروق.

- تاريخ الأديان الألوهية وتاريخ الآلهة ـ بيروت: الأهلية للنشر والتوزيع ٢٠٠٣م.

#### الدمنهوري، عادل عبد الغفور عبد الغني.

- مرويات السيرة النبوية في العهد المكي إلى نهاية حديث الإسراء والمعراج رسالة ماجستير ـ المدينة المنورة: الجامعة الإسلامية ١٤٠٩هـ.
- مرويات عروة بن الزبير في السير والمغازي جمع ودراسة، رسالة دكتوراه ـ المدينة المنورة: الجامعة الإسلامية ١٤١٤هـ.
  - الدمياطي، شرف الدين أبو محمد عبد المؤمن بن خلف.

## الدميري، مصطفى.

- العلاقات العامة في عصر النبوة ـ مكة المكرمة: مكتبة المنارة ١٩٨٨م.

## ابن دهيش، منيرة بنت عبد الملك.

- دور المسجد في القرن الأول الهجري، ط١- مكة المكرمة: مكتبة الأسدى ١٤٢٥هـ.

#### ديدات، أحمد.

- ماذا يقول الكتاب المقدس عن محمد؟ ترجمة إبراهيم خليل أحمد، موقع. (www.4shared.com).

#### ديورانت، ول.

- قصة الحضارة ج٢ م١ (الشرق الأدنى القديم)، ترجمة أحمد بدران، ط٢ ـ القاهرة: ١٩٦١م.

# دينيه، فونس اتيين (ناصر الدين).

- محمد رسول الله، تقديم شيخ الأزهر ـ القاهرة: ١٩٥٦م.

## الرافعي، مصطفى صادق.

- إعجاز القرآن والبلاغة النبوية للرافعي، نسق البلاغة النبوية، ط م ـ ميروت: دار الكتاب العربي ١٤٢٥ هـ/ ٢٠٠٥م.

# الرافعي، مصطفى بن محمد بن عبد الله العلوي.

- إتحاف المؤمنين بتاريخ مسجد خاتم المرسلين ـ المدينة المنورة: المكتبة العلمية ١٤٠٤هـ.

#### الراوى، محمد.

- المدينة المنورة في عهد الرسالة من حديث القرآن الكريم وبيان السنة المطهرة، ط٢ ـ الرياض: العبيكان ١٤٢٧هـ.



#### ىرى. رزق الله، أحمد مهدى.

- السيرة النبوية في ضوء المصادر الأصلية، ط١ ـ الرياض: مركز الملك فيصل ١٤١٢هـ.
- صفوة السيرة النبوية في سيرة خير البرية، ط١- دار إمام الدعوة ١٤٢٧هـ.

# الرحيلي، عبد الله

- قواعد ومتطلبات في أصول الحوار ورد الشبهات ـ الرياض: دار المسلم ١٤١٤هـ

# رستم، أسد.

- الروم في سياستهم وحضارتهم ودينهم وثقافتهم وصلاتهم بالعرب، ط١ - بيروت: دار الكشوف ١٩٥٦م.

#### الرشيد، عبد الله محمد.

- القيادة العسكرية في عهد الرسول، الرياض: دار المعارف ١٩٨٧م.

#### الرشيد، ناصرين سعد.

- سوق عكاظ في الجاهلية والإسلام تاريخه ونشأته وموقعه، ط١ ـ القاهرة: دار الأنصار ١٣٩٧هـ.

#### رضا، محمد رشید.

- خلاصة السيرة المحمدية ـ القاهرة: دار النشر للجامعات ١٤٣٠هـ.

- السيرة النبوية تربية أمة وبناء دولة ـ بيروت: الكتاب الإسلامي ١٩٨١م.
  - محمد رسول الله ـ بيروت: دار الكتب العلمية ٢٠٠٢م.
    - الوحي المحمدي ـ القاهرة: دار المنار ١٣٦٧هـ.

## الرفاعي، صالح بن حامد سعيد.

- الأحاديث الواردة في فضائل المدينة، ط١- المدينة المنورة: الجامعة الإسلامية ـ مجمع المصحف ١٤١٣هـ.

## الرفاعي، عبد العزيز.

- الرسول كأنك تراه، حديث أم معبد ـ دار الرفاعي ١٤٠٣هـ.

#### رنسيمان، ستيفن.

- الحضارة البيزنطية، ترجمة عبد العزيز توفيق جاويد ـ القاهرة: مكتبة النهضة المصرية ١٩٦١م.

### زاید، فهد خلیل

- فن الحوار والإقناع، ط١- الأردن: دار النفائس ١٤٢٤هـ

#### الزركلي، خير بن محمود بن محمد.

- الأعلام، قاموس تراجم، ط٥ ـ بيروت: دار العلم للملايين ١٩٨٠م زغلول، محمد السعيد بسيوني.
- موسوعة أطراف الحديث، بيروت: عالم التراث ١٤١٠هـ/ ١٩٨٩م.



# زمزمی، یحیی.

- الحوار آدابه وضوابطه في ضوء الكتاب والسنة، ط٣ ـ الدمام: دار المعالي ١٤٢٨هـ.

# الزيد، زيد بن عبد الكريم.

- فقه السيرة، ط٣ـ الرياض: دار التدمرية ١٤٢٨هـ.

## الزين، سميح عاطف.

- خاتم النبيين محمد ، ط٢ ـ بيروت: دار الكتب العلمية ٤٠٦هـ.

#### زينو، محمد بن جميل.

- قطوف من الشمائل المحمدية ـ الكويت: وزارة الأوقاف الكويتية ـ إدارة الثقافة الإسلامية ٢٠٠٩م.

#### سالم، السيد عبد العزيز.

- دراسات في تاريخ العرب قبل الإسلام ـ بيروت: دار النهضة ١٩٧٣م.

# سالم، عبد الله نجيب.

- ابتسامات نبوية، ط١- الكويت: دار اقرأ ١٤٢٧هـ.

#### سالم، عطية محمد.

- وصايا الرسول - الأردنّ: دار الجوهرة ١٤٢٦هـ.

# السامرائي، ثائر حامد محمد وخليل إبراهيم السامرائي.

- المظاهر الحضرية للمدينة النبوية في عصر النبوة (١ ـ ١١هـ) ـ الموصل: مطبعة الزهراء الحديثة ١٤٠٥هـ.

#### السباعي، مصطفى.

- السيرة النبوية دروس وعبر، ط٩ـ القاهرة: دار السلام ١٤٢٨هـ.

#### السحار، عبد الحميد جودة.

- السيرة النبوية محمد رسول الله والذين معه، وفاة الرسول ـ القاهرة 1970م.
  - مولد الرسول ـ القاهرة: ١٩٦٥م.

#### سرور، محمد جمال.

- قيام الدولة العربية الإسلامية في حياة محمد ـ القاهرة: دار الفكر العربي ١٩٨٣م.

# سزكين، فؤاد.

- تاريخ التراث العربي، المجلد الأول الجزء الأول (علوم القرآن والمحديث)، والمجلد الثاني الجزء الثاني (التدوين التاريخي)، ترجمة محمود فهمي حجازي ـ الرياض: جامعة الإمام ١٤٠٣هـ.

## السعداوي، محمد حمزة.

- أولاد النبي ـ مكتبة القرآن للنشر والتوزيع ١٩٨٧م.

# السعدوني، مساعد بن فهد.

- وسوم الإبل في الجزيرة العربية ـ بادية وحاضرة، الرياض: مطابع الحميضي ٢٠٠٥م.

#### -veat Ussa-

#### سعيد، همام وآخرون.

- موسوعة أحاديث الشمائل النبوية، مركز دراسات السنة النبوية، سلسلة التصنيف الموضوعي للسنّنة رقم (٣)، ط١ ـ مجلة البيان ١٤٣٣هـ/٢٠١٢م.

## السقا، أحمد حجازي.

- غصن الرب في سفر أشعيا النبي.
- نبوة محمد في الكتاب المقدس، ط١- القاهرة: دار الفكر العربي ١٣٩٨هـ.

#### سكاكيني، وداد .

- أمهات المؤمنين وبنات الرسول ﷺ ـ القاهرة: ١٩٤٥م.

# السلفي، محمد لقمان.

- الصادق الأمين ، ط١ ـ الرياض: دار الداعي ١٤٢٧هـ.

#### سليمة، محمد موفق.

- بنات النبي ـ دمشق: دار الهدى للنشر والتوزيع ١٤١٩هـ.

#### السندى، أكرم حسين.

- مرويات تاريخ يهود المدينة في عهد النبوة، رسالة ماجستير، كلية الحديث ـ المدينة المنورة: الجامعة الإسلامية ١٤٠٠هـ.

# السندى، عبد القادر بن حبيب الله.

## السنيدى، عبد الرحمن بن على.

- التفقه في الدين والاندماج في أمة الإسلام عند القبائل المجاورة للمدينة في العهد النبوي ـ المدينة المنورة: بحث منشور في مجلة مركز بحوث ودراسات المدينة المنورة، العدد (٤).

# السويكت، سليمان بن عبد الله.

- محنة المسلمين في العهد المكى ـ الرياض: مكتبة التوبة ١٤١٢هـ.

# سيلامي، نوربير، وآخرون.

- المعجم الموسوعي في علم النفس، ترجمة وجيه أسعد، سوريا، دمشق: وزارة الثقافة ٢٠٠١م.

#### شاكر، محمود.

- التاريخ الإسلامي (قبل البعثة)، ط٣ ـ بيروت: المكتب الإسلامي 1200 ما 1200.
  - السيرة النبوية، ط٣ ـ بيروت: المكتب الإسلامي ١٤٠٥هـ.
  - مع الهجرة إلى الحبشة \_ بيروت: المكتب الإسلامي ١٩٨٧م.

# الشامي، صالح.

- أضواء على دراسة السيرة، بيروت: المكتب الإسلامي ١٤١١هـ.
  - من معين السيرة، ط١ ـ بيروت: المكتب الإسلامي ١٤٠٥هـ.
  - من معين الشمائل، ط١ ـ بيروت: المكتب الإسلامي ١٤١٨هـ.
    - أهل الصفة بعيدًا عن الوهم والخيال ـ دمشق: ١٤١٢هـ.



\*C3\*

شجاع، عبد الرحمن عبد الواحد.

- اليمن في صدر الإسلام ـ دمشق: دار الفكر ١٤٠٨هـ.

شراب، محمد محمد حسن.

- المعالم الأثيرة في السنة والسيرة ـ دمشق: الدار الشامية ١٩٩١م.

الشريف، أحمد إبراهيم.

- دولة الرسول في المدينة ، ط١ ـ بيروت: دار الفكر العربي ١٩٩٨م.
- مكة والمدينة في الجاهلية وعهد الرسول ـ القاهرة: دار الفكر العربي (د. ت).

#### الشريف، محمود.

- الرسول في القرآن ـ القاهرة: دار ومكتبة الهلال ١٩٨٦م.

# الشعيبي، أحمد قائد.

- وثيقة المدينة المضمون والدلالة، سلسلة كتاب الأمة ط١ـ الدوحة، قطر: وزارة الأوقاف ١٤٢٦هـ.

#### شقرة، محمد إبراهيم.

- السيرة النبوية العطرة في الآيات القرآنية المسطّرة، ط١- الرياض: مكتبة المعارف ١٤١٨هـ.

# شلبي، أحمد.

- الرسول في بيته صلوات الله وسلامه عليه ـ القاهرة: دار النهضة المرسول في الم

## شلبى، رؤوف.

- المجتمع العربي قبل الإسلام ـ القاهرة: دار الكتب الحديثة ١٩٧٧م. شما، سمير.
- النقود المتداولة في عصر الرسول في وعصر الخلفاء الراشدين، بحث مقدم إلى الندوة العالمية الثالثة لدراسات تاريخ الجزيرة العربية ـ الرياض: جامعة الرياض ١٤٠٢هـ.

# الشنقيطي، أحمد بن محمد الأمين.

- البعوث والغزوات النبوية ـ القاهرة: دار الآفاق العربية ٢٠٠٦م.

الشنقيطي، محمد الأمين عوض الله.

- السيرة النبوية عند ابن حجر في فتح البارى ـ الكويت: ١٤١٤هـ.

#### الشهري، عوض بن أحمد.

- مرويات غزوة خيبر، (جمع وتحقيق ودراسة)، رسالة ماجستير ـ المدينة المنورة: الجامعة الإسلامية ١٤١٠هـ.

## الشيباني، محمد شريف.

- الرسول في الدراسات الاستشراقية المنصفة ـ بيروت: دار الحضارة ١٩٨٨م.

#### شيخو، لويس.

- منطقة الحيرة ـ بيروت: المطبعة الكاثوليكية ١٩٥٤م.
- النصرانية وآدابها بين عرب الجاهلية ـ بيروت: دار المشرق ٩٦٧ م.

#### ·-rect Book

### الصابوني، محمد علي.

- شبهات وأباطيل حول تعدد زوجات الرسول، (د. م) ١٩٨٠م.

#### الصالح، صبحى.

- مباحث في علوم القرآن، ط١٦- بيروت: دار العلم للملايين ١٩٨٥م.
- النظم الإسلامية، نشأتها وتطورها، ط٥ ـ بيروت: دار العلم للملايين ١٩٨٠م.

## صفوت، أحمد زكي

- جمهرة خطب العرب في عصور العربية الزاهرة ـ الجزء الأول: العصر الجاهلي وصدر الإسلام ـ بيروت: المكتبة العلمية (د. ت).

# الصلابي، علي بن محمد بن محمد.

- أصح الكلام في سيرة خير الأنام (السيرة النبوية)، ط٣ ـ دمشق: دار ابن كثير ١٤٢٦هـ/ ٢٠٠٥م.
- أمير المؤمنين الحسن بن علي بن أبي طالب الله عصده، ط١ ـ مدر المؤمنين التوزيع والنشر الإسلامية ١٤٢٥هـ/ ٢٠٠٤م.
- تيسير الكريم المنان في سيرة عثمان بن عفان ، ـ شخصيته وعصره، ط١ ـ القاهرة: دار التوزيع والنشر الإسلامية ١٤٢٣هـ/ ٢٠٠٢م.

## الصواف، محمد محمود.

- زوجات النبي الطاهرات وحكمة تعددهن ـ عمان: مطبعة الحرية ١٩٦٤م.

#### الصوياني، محمد.

- السيرة النبوية كما جاءت في الأحاديث الصحيحة، ط٣ ـ الرياض: العبيكان ١٤٣٠هـ/ ٢٠٠٩م.

#### الطاهر، حامد أحمد.

- الحب في حياة الرسول الله عصر: دار الفجر للتراث.

## طرهوني، محمد بن رزق.

- صحيح السيرة النبوية المسماة السيرة الذهبية، ط١ ـ الرياض: دار ابن تىمىة ١٤١٠هـ.

#### طعيمة، صابر.

- الأدب النبوي في ضوء العلم الحديث ـ بيروت: دار الجيل.

### الطهطاوي، رفاعة رافع.

- نهاية الإيجاز في سيرة ساكن الحجاز، ط١- القاهرة: دار الذخائر ١٩٥٠هـ.

#### الطهطاوي، محمد عزت.

- محمد في التوراة والإنجيل والقرآن ـ القاهرة: مكتبة النور ٢٠٦هـ.

#### طويلة، عبد الوهاب عبد السلام.

- بشارات الأنبياء بمحمد ﷺ ـ الرياض: دار السلام ١٩٩٨م.
- وجاء النبي المنتظر، ط٢ ـ المدينة المنورة: الجامعة الإسلامية، ١٤٠٥هـ.

#### west toon

#### الظاهري، أبو تراب.

- أصحاب الصفة ـ جدة: دار القبلة للنشر والتوزيع ١٤٠٣هـ.
  - ذهول العقول بوفاة الرسول ـ جدة: دار القبلة ٤٠٤هـ.

#### عابد، سناء بنت محمود عبد العزيز.

- الحوار في القرآن الكريم معالمه وأهدافه، ط١- جدة: دار الأندلس الخضراء ١٤٢٥هـ.

#### عاشور، عبد اللطيف.

- موسوعة الطير والحيوان في الحديث النبوي، القاهرة: ٢٠١٠م.

#### ابن عاشور، محمد الطاهر.

- التحرير والتنوير ـ تونس: دار سحنون.

#### عامري، سامى.

- محمد ﷺ في كُتب اليهود والنصارى والبوذيين والمجوس والهندوس والسيخ، ط١- القاهرة: مركز التنوير الإسلامي ١٤٢٦هـ/ ٢٠٠٦م.

# العبّاد، عبد المحسن بن حمد. وزقيل، عبد الله بن محمد.

- الصَّلاةُ عَلَى النَّبِي ﴿ فَضْلُهَا وَكَيِّفِيتُهَا، مجلة الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة ـ العدد: ٢٥ ـ (ص ٤٧ ـ ٦١) ـ رجب ١٣٩٤هـ.

# العبادي، عبد الله عبد الرحيم.

- خصائص لسيد المرسلين، ط١ ـ الدوحة، قطر: دار الثقافة ٢٧١هـ.

#### عبد الحميد، جابر وعلاء كفافي.

- معجم علم النفس والطب النفسي، القاهرة: دار النهضة العربية ١٩٩١م، ج٤/٥٨٥هـ.

## عبد الرحمن، عائشة (بنت الشاطئ).

- أم النبي ـ الإسكندرية: مكتبة الإسكندرية ٢٠٠٩م.
- بنات النبى ـ القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب ٢٠١٠م.
  - مع المصطفى ـ القاهرة: دار المعارف ١٩٩٢م.
  - نساء النبي ﷺ ـ القاهرة: دار الريان ١٤٠٧هـ.

#### عبد الرحمن، غسان أحمد

- محبة الله ورسوله ، في الكتاب والسنة، دار ابن حزم

## عبد الرزاق، أبو بكربن همام الصنعاني.

- المصنف، تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي، ط٢ ـ بيروت: المكتب الإسلامي ١٤٠٣هـ.

## عبد الغني، محمد إلياس.

## عبد اللطيف، عبد العزيز بن محمد بن إبراهيم.

- أمهات المؤمنين ، دراسة حديثة، رسالة دكتوراه ـ المدينة المنورة: الجامعة الإسلامية ١٤٠٥هـ.



## ~60~

عبد الوهاب، محمد فهمي.

- محمد رسول الإسلام في نظر فلاسفة الغرب ومشاهير علمائه وكتابه ـ القاهرة: دار الاعتصام ١٩٧٩م.

#### عتر، حسن ضياء الدين.

- نبوة محمد ﷺ في القرآن، ط١ ـ بيروت: دار البشائر الإسلامية ١٤١٠هـ. العتوم، على.
  - تجربة مؤتة ـ عمّان الأردنّ: مكتبة الرسالة الحديثة ١٤٠٦هـ.

#### العتيبي، محمد بن عوض.

- نجران في عصر النبوة والخلافة الراشدة ـ رسالة ماجستير مقدمة لقسم التاريخ والحضارة بجامعة الإمام ـ الرياض: ١٤٣٠هـ، (غير منشورة).

#### عثمان، محمد فتحى.

- من أصول الفكر السياسي الإسلامي، دراسة لحقوق الإنسان ولوضع رئاسة الدولة في ضوء الشريعة الإسلامية وتراثها التاريخي والفقهي، ط٢ ـ بيروت: مؤسسة الرسالة ١٤٠٤هـ.

# العثيمين، محمد بن صالح بن محمد (ت، ١٤٢١هـ).

- صفة صلاة النبي ، ط١٠ ـ الرياض: دار المسلم للنشر والتوزيع ١٤١٣هـ.
- كتاب العلم، إعداد فهد بن صالح السليمان، ط١- الرياض: دار الثريا للنشر ١٤٢٠هـ

#### العربي، محمد ممدوح.

- دولة الرسول في المدينة ـ الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٨٨م.

## عرجون، محمد الصادق إبراهيم.

- محمد رسول الله ﷺ ـ بيروت: دار العلم ١٤٠٥هـ.

#### عساف، أحمد محمد.

- قبسات من حياة الرسول ـ دار إحياء العلوم ١٤٠٥هـ.

#### عطية، عصام بن محمد.

- لماذا نحب محمدًا ـ الرياض: الندوة العالمية للشباب الإسلامي ١٤٢٨هـ.

#### العقاد، عباس محمود.

- عبقرية محمد ـ القاهرة: دار النهضة مصر ١٩٨٠م

#### عقيل، عقيل حسين.

- محمد ﷺ من وحي القرآن، ط١- دمشق: دار ابن كثير ١٤٣٢هـ.

#### العلواني، رقية.

- فقه الحوار مع المخالف في ضوء الكتاب والسنة، ط١ ـ جائزة الأمير نايف بن عبد العزيز العالمية للسنة النبوية، والدراسات الإسلامية المعاصرة ١٤٢٦هـ.

## العلي، إبراهيم.

- صحيح السيرة النبوية ، ط٢ ـ بيروت: دار النفائس ١٤١٦هـ.

#### على، جواد.

- المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام ـ بيروت: دار العلم للملايين ١٩٧٦م.



# على، خالد سيد.

- رسائل النبي ه إلى الملوك والأمراء والقبائل ـ الكويت: دار التراث 12.۷

## على، سرالختم عثمان.

- تدريس السيرة النبوية في مناهج التاريخ المدرسية ـ الرياض: دار العلوم ١٤٠٢هـ.

## العلى، صالح أحمد.

- تنظيمات الرسول الإدارية في المدينة المنورة ـ بغداد: ٩٦٩ م.
- الدولة في عهد الرسول ـ مجلة المجمع العلمي العراقي ١٩٨٩م.
- محاضرات في تاريخ العرب (الدولة العربية قبل الإسلام)، (د. م) ١٩٦٠م.

## العُمري، أكرم ضياء.

- الحياة الاجتماعية والاقتصادية في عصر النبوة، ط١- الرياض: دار إشبيليا ١٤١٧هـ.
  - الرسالة والرسول، ط١- (د.م) ١٤١٠هـ.
- السيرة النبوية الصحيحة، ط٣ ـ المدينة المنورة: مكتبة العلوم والحكم 1870هـ.
- المجتمع المدني في عهد النبوة الجهاد ضد المشركين، ط١- المدينة المنورة: الجامعة الإسلامية ١٤٠٤هـ.
- المجتمع المدني في عهد النبوة خصائصه وتنظيماته الأولى، ط١- المدينة

المنورة: الجامعة الإسلامية ١٤٠٣هـ/ ١٩٨٣م.

- موقف الاستشراق من السيرة النبوية ـ الرياض: دار إشبيليا ١٤١٦هـ.

## العمري، بريك بن محمد أبو مايلة.

- السرايا والبعوث النبوية حول المدينة ومكة، ط١- الدمام: دار ابن الجوزى ١٤١٧هـ.
- بدر الكبرى المدينة والغزوة، ط١- دار القبلة للثقافة الإسلامية ١٤١٥هـ/ ١٩٩٤م.

## العُمري، عبد العزيز بن إبراهيم.

- أبعاد إدارية واجتماعية واقتصادية وتقنية في السيرة النبوية، ط١ ـ الرياض: مطبعة سفير ١٤٢٦هـ.
- الحرف والصناعات في الحجاز في عصر الرسول ، ط٣ ـ الرياض: دار إشبيليا ١٤٢٠هـ.
- رسول الله ﴿ وخاتم النبيين ـ دين ودولة ، ط١ ـ بيروت: مكتبة بيسان ١٤٣٢هـ/ ٢٠١١م.
  - الفتوح الإسلامية عبر العصور، ط٢ ـ الرياض: دار إشبيليا ١٤١٩هـ.
- مبادئ التخطيط والإدارة في السيرة النبوية، ط١- الرياض: مطبعة سفير ١٤٢٨هـ.
- الولاية على البلدان في عصر الخلفاء الراشدين، ط١ ـ الرياض: دار إشبيليا ١٤٢٢هـ.



#### العمودي، محمد سمير.

- في ضوء السنة النبوية (دراسة موضوعية) رسالة ماجستير، كلية أصول الدين، جامعة غزة ١٤٣١هـ.

## العواجي، محمد بن محمد.

- أهمية دراسة السيرة والعناية بها في حياة المسلمين، بحث ضمن أعمال ندوة عناية المملكة بالسنة والسيرة النبوية ـ المدينة المنورة: مجمع الملك فهد لطباعة المصحف ١٤٢٥هـ.
- مرويات الإمام الزهري في المغازي، ط١- المدينة المنورة: عمادة البحث العلمي للجامعة الإسلامية ١٤٢٥هـ.

#### العودة، سليمان بن حمد.

- السيرة النبوية في الصحيحين وعند ابن إسحاق، ط١- الرياض: جامعة الامام ١٤١٩هـ.
  - قضايا ومباحث في السيرة النبوية، ط١- الرياض: دار المسلم ١٤١٦هـ.

## عوض الله، السيد أحمد أبو الفضل.

- مكة في عصر ما قبل الإسلام، ط١- الرياض: دارة الملك عبد العزيز 19٨١م.

#### العياري، شفيق إبراهيم.

- الدولة الإسلامية في المدينة في عصر الرسول الله القاهرة: كلية دار العلوم جامعة القاهرة ١٤١٨هـ.

## العياشي، إبراهيم بن علي.

- المدينة بين الماضي والحاضر ـ المدينة المنورة: المكتبة العلمية ١٣٩٢هـ.

## غبان محمد بن عبد الله.

- مرويات الوثائق المكتوبة من النبي ﴿ وَإِلَيْهُ جَمَّا وَدَرَاسَةَ (رَسَالَةُ دَكَتُورَاهُ) ـ المدينة المنورة: الجامعة الإسلامية (د. ت).

#### الغزالي، محمد.

- فقه السيرة، ط٧ـ القاهرة: دار الكتب الحديثة ١٩٧٦هـ.

#### الغضبان، منير محمد.

- فقه السيرة النبوية، معهد البحوث ـ مكة المكرمة: جامعة أم القرى 19۸9م.
- المنهج الحركي للسيرة النبوية، ط٢ ـ الزرقاء، الأردنّ: مكتبة المنار ١٤٠٦ ـ المنهج

#### فرج، بسام عطية.

- نبينا رأي العين، ط٢ـ عمّان الأردنّ: دار الفاروق ١٤٣١هـ.

## فرحان، جمال الريمي.

- أهل الصفة ـ دراسة تحليلية، رسالة ماجستير، جامعة وادي النيل، كلية العلوم الإسلامية والعربية، أصول الدين، السودان ـ عطبرة: ٢٠٠٧م.

## الفوزان، صالح بن فوزان.

- حقوق النبي بين الإجلال والإخلال، ط١٠ الرياض: دار البيان ١٤٢٦هـ.



## ~5

فيود، بسيوني عبد الفتاح

- من البيان النبوي الشريف .. تأملات بلاغية في الهدي النبوي، ط١ـ القاهرة: مؤسسة المختار ١٤٤٠هـ

## الفيومي، محمد إبراهيم.

- تاريخ الفكر الديني الجاهلي ـ القاهرة: دار المعارف ١٩٨٢م.

## قاسم، عون الشريف.

- نشأة الدولة الإسلامية على عهد رسول الله ، دراسة في وثائق العهد النبوى، ط٢ ـ بيروت: دار الكتاب اللبناني ١٤٠١هـ.

#### القرضاوي، يوسف.

- الرسول المعلم، ط٤ بيروت: مؤسسة الرسالة ٤٠٤هـ.

#### قطب، محمد على.

- قبسات من الرسول ـ بيروت: دار الشروق ١٩٨٤هـ.

### قلعه جي، محمد رواس.

- دراسة تحليلية لشخصية الرسول محمد هم من خلال سيرته الشريفة، ط١- بيروت: دار النفائس ١٩٨٨هـ.
  - قراءة جديدة للسيرة النبوية ـ الكويت: دار البحوث العلمية ١٩٨٤م.
  - قراءة سياسية، للسيرة النبوية، ط٦- بيروت: دار النفائس ١٤٢٠هـ.
    - محمد في الكتب المقدسة \_ حلب: المكتبة العربية ١٣٩٢هـ.

## القنوجي، محمد صديق حسن خان (ت، ١٣٠٧هـ).

- حسن الأسوة بما ثبت من الله ورسوله في النسوة، حققه وعلق عليه د. مصطفى سعيد الخن ومحيي الدين مستو، ط٢ ـ بيروت: مؤسسة الرسالة ١٤٠١هـ/ ١٩٨١م.

#### القين غسان بن عبد العزيز.

- أدب الحوارية الإسلام للأستاذ، ط١- بيروت: دار المعرفة ١٤٢٧هـ.

#### القيسى، نوري حمودي.

- مواقف من السيرة النبوية \_ بيروت: عالم الكتب ١٩٨٥م.

#### كانتزر، كينث ومجموعة من العلماء.

- التفسير التطبيقي للكتاب المقدس أعدته لجنة لأهوتية مكونة من ١٣ عنصر برئاسته ـ القاهرة: شركة ماسترميديا ١٩٩٧م.

## الكتاني، عبد الحي بن عبد الكبير.

- نظام الحكومة النبوية المسمى التراتيب الإدارية ـ بيروت: دار الكتب العلمية (د. ت).

#### كحالة، عمر رضا.

- معجم قبائل العرب القديمة والحديثة، ط٢ـ بيروت: مؤسسة الرسالة ١٣٩٨هـ.
  - معجم المؤلفين ـ دار إحياء التراث العربي، (د. ت).

## الكردي، راجح عبد الحميد.

- شعاع من السيرة النبوية في العهد المكى ـ الأردنّ: دار الفرقان ٢٠٦هـ.



# كريستنسن، آرثر.

- إيران في عهد الساسانيين، ترجمة يحيى الخشاب، مراجعة عبدالوهاب عزام ـ القاهرة: ١٩٥٧م.

## كعكى، عبد العزيز عبد الرحمن إبراهيم.

- المجموعة المصورة لأشهر معالم المدينة المنورة، ط١ ـ المدينة المنورة: 1٤٢٠هـ.
  - معالم المدينة المنورة بين العمارة والتاريخ، ط١- المدينة المنورة: ١٤٢٧هـ. كلزية، عبد الوهاب.
  - الشرع الدولي في عهد الرسول في ـ بيروت: دار العلم للملايين ١٩٨٤م. الكليب، عبد الملك.
    - علامات النبوة ـ دمشق: وحى القلم ٢٠٠٨م.

#### الكمداني، أديب.

- فن تعامل النبي ﷺ في الحياة الزوجية ـ دمشق: دار البشائر الإسلامية ١٤٢٥هـ.

## اللحام، حنان.

- هدي السيرة النبوية في التغيير الاجتماعي، ط٢ـ بيروت: دار الفكر 12٣٣.

#### لعي، صالح.

- المدينة المنورة تطورها العمراني وتراثها المعماري ـ بيروت: دار النهضة ١٩٨١م.

#### اللميلم، عبد العزيزبن محمد.

- رسالة المسجد في الإسلام، ط١ ـ الرياض: ١٤٠٧هـ.

#### لوبون، غوستاف.

- حضارة العرب، نقله إلي العربية عادل زعيتر، ط٣ـ دار إحياء التراث العربي ١٣٩٩هـ/ ١٩٧٩م.

#### لوقا، نظمى.

- محمد، الرسالة والرسول ـ القاهرة: دار الكتب الحديثة ١٩٥٩م.
  - محمد في حياته الخاصة ـ القاهرة: دار الهلال ١٩٦٩م.

#### الماضي، فوزان حمد.

- موسوعة الإبل ـ أسماؤها ـ أوصافها ـ طباعها، الرياض: دارة الملك عبدالعزيز ١٤٣٨هـ.

#### ماهر؛ سعاد.

- مساجد في السيرة النبوية ـ القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٨٧م.

## مجلس الكنائس العالمي.

- الكتاب المقدس، ط١ ـ بيروت: جمعية الكتاب المقدس ١٩٩٣م.

## المجمع الملكى لبحوث الحضارة الإسلامية.

- الفهرس الشامل للتراث العربي الإسلامي المخطوط (السيرة والمدائح النبوية) ـ مؤسسة آل البيت ١٤١٧هـ/١٩٩٦م.



#### \*\*\*\*\*

محمد، قطب إبراهيم.

- السياسة المالية للرسول \_ القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٨٨م.
  - مرزوق، عبد الصبور.
- السيرة النبوية في القرآن الكريم ـ مكة المكرمة: رابطة العالم الإسلامي (د. ت).

## المرصفي، سعد.

- الهجرة النبوية ودورها في بناء المجتمع الإسلامي ـ الكويت: دار الفلاح 15.۲هـ.

## مستو، محيى الدين ديب.

- مناهج التأليف في السيرة النبوية خلال القرون الأربعة الأولى ـ الكويت: جامعة الكويت ١٤٠٨هـ.

#### المسند، عبد العزيز بن عبد الرحمن.

- النهج المحمدي ـ الرياض: النادي الأدبي ١٤٠٠هـ.

## المصري، جميل عبد الله.

- أثر أهل الكتاب في الفتن والحروب الأهلية في القرن الأول الهجري ـ المدينة المنورة: مكتبة الدار ١٤١٠هـ.

## معدي، الحسيني الحسيني.

- الرسول ﷺ في عيون غربية منصفة، ط١- القاهرة: دار الكتاب العربي ٢٠٠٦م.

### معلوف، أمين.

- معجم الحيوان، بيروت: دار الرائد العربي (د. ت).

## المغلوث، سامى بن عبد الله بن أحمد.

- الأطلس التاريخي لسيرة النبي ، ط٢ ـ الرياض: مكتبة العبيكان 1٤٢٤هـ.

#### المليجي، عاطف قاسم أمين.

- أسماء النبي في القرآن والسنة ـ القاهرة: عالم الفكر ١٤١٩هـ.

#### المنجد، صلاح الدين.

- السيرة النبوية الشريفة وعبرتها الخالدة وموعظتها الحسنة.
- معجم ما أُلِّف عن رسول الله \_ بيروت: دار الكتاب الجديد ١٩٨٢م.

#### مؤنس، حسين.

- التاريخ الصحي للرسول ﷺ ـ القاهرة: دار المعارف ٢٠٠٠م.

## الناصر، محسن بن محمد

- حوار الرسول ﴿ مع اليهود، دار الدعوة للنشر والتوزيع، الكويت، 1809هـ.

#### النجار، زغلول.

- خواطر في معية خاتم الأنبياء ﷺ، ط٣ ـ القاهرة: نهضة مصر ٢٠٠٨م.

#### الموقد، ماجد بن صالح بن مشعان.

- وسائل معالجة الفقر في العهد النبوي ـ أهل الصفة أنموذجًا، الرياض: مكتبة المعارف ١٤٠٨هـ.



wet Book

## موقع نبي الرحمة - رابطة العالم الإسلامي (بتاريخ: ١٤٤٢/٢/١١هـ).

- مقال: (بلاغة محمد ١٠).

## النجار، محمد بن محمود، (ت: ٦٤٣هـ)

- الدرة الثمينة في أخبار المدينة، دراسة وتحقيق د. صلاح الدين عباس، ط١ ـ مركز بحوث المدينة ١٤٢٧هـ.

#### النحوى، عدنان على رضا.

- النبي العظيم والرحمة المهداة ـ الرياض: دار النحوي ٢٠٠٦م.
- الشورى وممارستها الإيمانية، ط٤ ـ الرياض: دار النحوى ٢٠٠٤م.

#### النخيلان، ندي.

- أمهات المؤمنين وأثرهن في مجتمع المدينة في عصر الخلفاء الراشدين، رسالة ماجستير، جامعة الأميرة نورة ـ كلية الآداب، قسم التاريخ ١٤٣٠هـ، ط١- الرياض: دار كنوز أشبيليا ١٤٣٢هـ.

## الندوة العالمية للشباب الإسلامي.

- في أصول الحوار، إعداد الندوة العالمية للشباب الإسلامي، وحدة الدراسات والبحوث، ط٣، ١٤٠٨هـ.

## الندوي، أبو الحسن على الحسني.

- السيرة النبوية، تقديم د. يوسف القرضاوي، ط٣ ـ دار القلم ١٤٢٧هـ.

## النملة، على إبراهيم حمد.

- المستشرقون والسنة والسيرة ـ بيروت: مكتبة بيسان ١٤٣١هـ.

## نوربير سيلامي وآخرون.

- المعجم الموسوعي في علم النفس، ترجمة وجيه أسعد ـ سوريا، دمشق: وزارة الثقافة ٢٠٠١م.

## نيازي، عبد الكريم عبد الله.

- لعلِّي لا ألقاكم بعد عامي هذا ـ بيروت: مركز الصف الإلكتروني 12.0 م.

## هارت، مایکل.

- أعظم مائة رجل في التاريخ، ترجمة أنيس منصور ـ ط٩ ـ القاهرة: المكتب المصري ١٩٩٧م.

## هارون، عبد الرزاق.

- حسن الصياغة في فنون البلاغة، ط١- بولاق، مصر: المطابع الأميرية ١٨٩٨م.

## هارون، عبد السلام.

- تهذیب سیرة ابن هشام ـ بیروت: مؤسسة الرسالة ١٤٠٥هـ.

#### الهاشمي، حسين بن حيدر محبوب.

- أبناء النبي ﷺ وأحفاده، ط١ ـ الكويت: مكتبة ابن كثير ٢٩٩ هـ.
  - أزواج النبي ﷺ، ط١- الكويت: مكتبة ابن كثير ١٤٢٥هـ.
  - أصهار رسول الله ـ الرياض: دار الهجرة للطباعة والنشر ١٤٠٨هـ.



- جمهرة أنساب أمهات المؤمنين، ط١ ـ بريدة، السعودية: دار البخاري
  - قادة النبى ﷺ ـ دمشق: دار ابن كثير ١٤١٤هـ.
  - النبي ﴿ والنساء، ط١ ـ الكويت: مكتبة المعارف المتحدة ١٤٢٩هـ.

الهاشمي، السيد أحمد.

- جواهر الأدب في أدبيات وإنشاء لغة العرب، بيروت: دار الفكر (د. ت). الهاشمى، عبد المنعم.
  - أزواج النبي ﴿ مُ ما ـ الكويت: مكتبة ابن كثير ١٤٢٥هـ. الهاشمي، محمد على.
- شخصية الرسول ودعوته في القرآن الكريم، ط١ ـ بيروت: عالم الكتب ١٤٠٣هـ.

### هلال، إبراهيم إبراهيم.

- حديث هرقل وكتاب الرسول إليه ـ القاهرة: دار الصحوة ١٩٩٨م.

#### هيكل، محمد حسين.

- حياة محمد ـ القاهرة: دار المعارف ١٩٨١م.

## الواعي، توفيق يوسف.

- الحضارة الإسلامية مقارنة بالحضارة الغربية ـ المنصورة: دار الوفاء 1٤٠٣هـ.

#### وتر، محمد ظاهر.

- فن الحرب في عهد الرسول الله عهد الرسول الفكر ١٤٠٥هـ.

الوكيل، محمد السيد.

- الحركة العلمية في عصر الرسول الله وحلفائه، ط١- جدة: دار المجتمع 1٤٠٦هـ.

#### ولد أباه، محمد أباه.

- موكب السيرة النبوية رسول الهجرة ـ الدوحة: دار الثقافة ١٩٨٥م.

### ولفنسون، إسرائيل.

- تاريخ اليهود في بلاد العرب ـ القاهرة: ١٩٢٧م.

## اليامى، ضيدان بن عبد الرحمن.

- بيان الحقيقة في الحكم على الوثيقة (وثيقة المدينة)، ط١- الرياض: مكتبة المعارف ١٤٠٨هـ.

## يماني، محمد عبده.

- علموا أولادكم محبة رسول الله ١٩٩٣ علموا أولادكم محبة رسول الله الله علمه علمه المالة ١٩٩٢م.



## <del>6686----</del>

# مجلة البشارات.

ثالثًا: المجلات:

- العدد الأول، نقلاً عن: http://www.hurras.org

## رابعًا: مواقع إلكترونيت:

- www.ahlalhdeeth.com ۲۰۱۰/۱۱/۲۷ بتاریخ
- www.ar.wikipedoa.com
- www.4shared.com.
- www.ar.wikipedoa.com
- www.hurras.org ۲۰۱۰/۱۱/۲۷
- ww.islam-love.com
- https://dorar.net/akhlaq
- https://www.alukah.net/sharia
- https://rasoulallah.net/ar/articles/article/
- https://www.islamstory.com/ar/
- https://nabulsi.com/web/article
- http://iswy.co/e.

## مراجع أجنبيت:

- Jewish Encyclopedia. Y. 11 P. 415.

- Gospel of Barnaba
- (R. Goltheril: "Achri stristian Bahira legencl."

  Zcits Chrift Fur Assyriologie: 13 (1898) pp. 189
  Y£Y: 1£ (11441) pp. Y: "-Y711:151900. pp. 56-102:16

  (1903) pp. 125-166).

\* \* \* \* \*



# فهرس الموضوعات

| الموضوع الص                                          | الصفحة |
|------------------------------------------------------|--------|
| مقدمة٧                                               | ٧      |
| تعريف العلم                                          | ٩      |
| العلم في القرآن الكريم                               | ١٦     |
| علم الرسول ﷺ                                         | ٣٨     |
| القراءة والكتابة في حياته ﷺ                          | ٤٩     |
| علمه ﷺ بالأديان والمذاهب                             | 00     |
| وفد نصاری نجران                                      | ٦٠     |
| علمه ﷺ بالأماكن والشعوب والقبائل ٦٠                  | ٦٦     |
| علمه ﷺ بالكون والطبيعة                               | ٧٤     |
| علمه ﷺ بالزراعة والنبات                              | ۸۲     |
| علمه ﷺ بالأبدان وطبها                                | ١      |
| أساليبه ﷺ في التعليم                                 | 111    |
|                                                      | 177    |
| الحكمة في حياته الله الله الله الله الله الله الله ا | 185    |
| الحكمة في القرآن الكريم٧                             | 177    |
| · ·                                                  | 1 2 2  |
| **<br>**                                             | ١٧٣    |
| 123                                                  | 177    |
|                                                      | ١٨٦    |
|                                                      | 197    |

| الموضوع المد               | الصفحا |
|----------------------------|--------|
| الفصاحة                    | 197    |
| البلاغة                    | 197    |
| البيان                     | 199    |
| منطقه ﷺ                    | 7.1    |
| الحوار في حياته ﷺ          | 777    |
| أدب الحوار                 | 779    |
| حوراه ﷺ في داخل بيت النبوة | 777    |
| الجدال                     | YAA    |
| المحاجة                    | ٣      |
| الخاتمة                    | ٣1.    |
| المصادر والمراجع           | 717    |

\* \* \* \* \*

